INTELIGENCIA ESPIRITUAL

ALVRO LOPEZ ASENSIO



Autor-Editor: Alvaro Lépez Asensio
Maquetacion: Alvaro Lopez Asensio
ISBN.- 978-84-09-77741-9
Deposito Legal.- Z-1524-2025



1.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”
DEL SER HUMANO



1.1.- “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” O “INTELIGENCIA
EMOCIONAL”

En la actualidad, la mayoria de pensadores, psicélogos,
pedagogos y filésofos publican y opinan sobre lo que
denominan “inteligencia espiritual”, sin caer en la cuenta de
que, en realidad, estan escribiendo y definiendo una
“inteligencia emocional ”.

La mayoria de estos estudiosos no inciden en el aspecto
creyente-espiritual, sino en la necesidad laica y secularizada de
espiritualizar la vida “no creyente” al margen de la fe y las
creencias religiosas. Dicho de otra manerea, pretenden sustituir
los argumentos y valores éticos de la “inteligencia espiritual”
para llamarlos “inteligencia emocional”, es decir, definir como
espiritual el mundo de las emociones con los enfoques,
argumentos y discursos morales y conductistas de un
increyente.

La “inteligencia emocional” pretende superar estados de animo
y comportamientos para reconducirlos a pensamientos y
conductas que eviten el sufrimiento de las personas. Esto se
consigue mediante la razén y el dominio de la conciencia y la
voluntad de uno mismo. Los pensamientos se encauzan hacia
la superacion de dificultades internas, al margen del contexto
religioso.

La “inteligencia espiritual”, sin embargo, propone desde la fe
y las creencias religiosas un cambio interior, un transformacion
integral de la persona que implica un proyecto de vida diferente
basado en dos pilares fundamentales: “amor” y perdén. Este
objetivo se alcanza cuando la vida espiritual e interior del
creyente le hace “caer en la cuenta” que “amar” es el valor
fundamental y nuclear de su existencia humana y racional. Este
“caer en la cuenta” implica una necesidad de cambiar
interiormente.



No se trata s6lo de “cambiar las emociones”, ni tampoco
“dominar los sentimientos” e impulsos racionalmente, como
ensena la “inteligencia emocional-existencial”, sino que va mas
all§; se trata de dar un giro completo e integral al interior de la
persona como premisa previa para cambiar la vida y dar un
sentido a la praxis cotidiana, tal como propone la “inteligencia
espiritual”. La vida espiritual tiene un Unico objetivo: la
persona y su transformacion al “amor” con Dios como camino
y meta.

Practicamente ninguno de los autores que escriben sobre la
“inteligencia espiritual” utilizan los vocablos “amor”,
“perdon”y “reconciliacion” porque son términos exclusivos de
la esfera religiosa y de la vida creyente.

Este ensayo pretende no sélo diferenciar la “inteligencia
espiritual” de la “inteligencia emocional”, sino determinar los
verdaderos propdsitos de la “inteligencia espiritual”, asi como
los caminos para alcanzarla desde su fundamento: la fe y las
creencias religiosas. Todo esfuerzo por demostrar una
“inteligencia espiritual” laica, atea y secularizada no hace sino
confundir a los “no creyentes”con posturas existencialistas que
intentan sustituir la “espiritualidad” de cualquier Ser Humano.

En nuestra sociedad, los “no creyentes” y escépticos también
quieren tener una vertiente “espiritual”, quieren justificar su
vida y su destino con cierta “espiritualidad”. No se puede
acomodar el lenguaje y el mensaje “espiritual” del mundo
creyente al “no creyente”. Es indigno adaptar unos postulados
a otros, maxime cuando los “no creyentes” no viven como
proyecto de vida la experiencia de Dios en sus “corazones”.
Sélo desde esta experiencia religiosa se puede comprender qué
es la “inteligencia espiritual” y lo que la diferencia de la
“inteligencia emocional” puramente racional y secularizada.

Por consiguiente, aspectos tradiciones de la “inteligencia
emocional” no deben ser llamados “inteligencia espiritual” ya
que, a pesar de que haya puentes y ciertas semejanzas, en el



fondo y en la forma, son completamente diferentes. Por ello, en
este ensayo sustituiremos el término “inteligencia emocional”
por el que creo mas ajustado a su significado y a la percepcién
que debe tener el mundo “no creyente”: “inteligencia
existencial”. También seria oportuno llamarla: “inteligencia
experimental” o “inteligencia sentiente”.

1.2.- LA DIFERENCIA DE AMBAS ESPIRITUALIDADES

Muchos son los intelectuales que hablan de la “inteligencia
espiritual” como si fueran expertos en la materia, sin tener
convicciones religiosas y fuera de un contexto religioso. Su
mensaje es atractivo porque suena casi igual al de un dirigente
religioso que habla de experiencias sensoriales, existenciales o
valores sociales.VVeamos las principales razonamientos:

A.- Estos expertos, a los que llamaremos “existencialistas” (los
que confunden lo espiritual por lo existencial), afirman que la
“inteligencia espiritual” nos orienta hacia preguntas sobre el
sentido y el propdsito de la vida sin estar necesariamente
circunscrita a ningun tipo de creencias o practicas religiosas en
particular. Recalcan que la “espiritualidad” incluye
necesidades humanas que posiblemente son universales: 1.- La
necesidad de encontrar una realizacién en la vida; 2.- La
necesidad de esperanza o de voluntad de vivir; 3.- La necesidad
de creer, tener fe en uno mismo, en los otros o en lo Universal.

Estas premisas excluyen cualquier influencia religiosa. Por
ejemplo, hablando del cristianismo dicen que Jesus de Nazareth
no era un ser religioso, sino que simplemente planteé un
cambio de actitud en el modo de vivir y en la manera de pensar
al margen de la fe en Dios. El desconocimiento de la figura de
Jesus les hace caer en un profundo relativismo cuyo objetivo es
desvirtuar su mensaje para aniquilar cualquier tipo de
“espiritualidad”.

JesUs era profundamente religioso. EI cambio que propone no
es para un nuevo modo de vivir y pensar, sino de “Ser”. Siendo



en Dios cambia la manera de “Ser” y de “pensar” y, por
consiguiente, también de “actuar”. Sélo el “amor” de Dios y
en el “amor” a Dios renace un cambio integral de la persona.
Mientras no sea asi, sera un cambio ‘“emocional” y
“existencial”, nunca “espiritual”.

B.- Los “existencialistas” también defienden que la
“inteligencia espiritual” tiene que ver con prestar atencion a los
pensamientos y sentimientos subjetivos y cultivar la empatia,
de esta manera aumenta la conciencia sobre la vida espiritual
del Ser Humano, al margen de la dimensién religiosa.

Los que aseguran esta teoria desconocen que la “inteligencia
espiritual” es la que permite entender el mundo, a los demas y
a nosotros mismos desde una perspectiva mas profunda y mas
llena de sentido. En definitiva, la “inteligencia espiritual”
aumenta el nivel de autoestima y autodominio de nuestras
emociones, asi como la capacidad de responder a los
acontecimientos vitales.

1.3.- LOS ARGUMENTOS DE LA “INTELIGENCIA
EXISTENCIAL”

Veamos a continuacion los argumentos y razonamientos de los
principales pensadores y filosofos que, en sus escritos, intentan
explicar lo que denominan “inteligencia espiritual” y que, a
nuestro juicio, no deja de ser una mera “inteligencia
existencial”, es decir, una inteligencia que da respuesta a los
estados de animo y las emociones humanas, pero no a las
creencias religiosas.

A.- Howard Gardner reformula la “inteligencia existencial”
como la capacidad de situarse respecto al cosmos y su relacion
en él, situarse en relacion con el mundo y su contexto, en las
verdades ineludibles de la trascendencia del “Ser”, asi como en



ciertas experiencias de “amor” profundo por la vida' y en el
doloroso transito hacia la muerte.

B.- Daniel Goleman nos habla de las “inteligencias maltiples”
como “la capacidad para situarse a si mismo con respecto al
cosmos, asi como la capacidad de situarse a si mismo con
respecto a los rasgos existenciales de la condicion humana
como el significado de la vida, el significado de la muerte y el
destino final del mundo fisico y psicolégico en profundas
experiencias como el amor a otra persona o la inmersion en un
trabajo de arte?”.

C.- El Profesor Abraham Maslow aporta el término
“autorrealizacion” como un estado espiritual en el que el
individuo es feliz, emana creatividad, tiene un propdsito y una
misién de ayudar a los demas a alcanzar un estado de
sabiduria®. La persona encuentra su satisfaccion cuando
encuentra una justificacién o un sentido valido a su vida en el
desarrollo potencial de una actividad. Todo se desarrolla al
margen de la dimension religiosa.

D.- Rafael Gonzalez Franco afirma que la “inteligencia
espiritual” nos puede acercar al sentido humano y de nuestra
existencia®. Sugiere que es imprescindible abordar nuestra vida
cotidiana a través de una vision mas espiritual y de la mano de
las inteligencias emocional y racional. En conjunto, estas
forman parte de la dimensién analitica que permiten al Ser
Humano entender los procesos mas esenciales que ocurren en
el mundo, tales como sentir, pensar y reflexionar.

Para este pensador, la “espiritualidad” no se asocia solamente
a lo que es sagrado o a la veneracion a alguna divinidad, sino

1 HOWARD, G.; “La inteligencia reformulada: las inteligencias multiples en el
siglo XXI” Paidos, Barcelona, 2010, p. 17ss.

2 GOLEMAN, D.; “Inteligencia emocional”, Kairés, Barcelona, 1996.

3 MASLOW, A_; “Inteligencia espiritual”, Kairés, Barcelona, 2009.

4 GOZALEZ FRANCO, R.; “Inteligencia espiritual y ética del cuidado” como
parte del Seminario de Cuidados para la vida y el bien comun, organizada por el
Centro de Ciencias de la Complejidad (C3) en la Universidad Nacional Auténoma
de México (UNAM), impartida el 7 de diciembre de 2022.

8


https://www.youtube.com/watch?v=kQdueu_08PE
https://www.c3.unam.mx/seminarios/semi-segundocuidadosparalavida.html

méas bien a la capacidad para cambiar la forma en que
comprendemos la realidad. Ademas, es un criterio que puede
ser compartido entre creyentes y “no creyentes”, como un
espacio comun en permanente dialogo entre ambas posturas.

En este sentido, recalca que es mas pertinente que nunca
cultivar una ética y una “inteligencia espiritual” que nos
permita crear habitos de autoconocimiento para aprender a
afrontar el dolor, fundar tendencias a cuestionar nuestras
propias decisiones, asi como generar las capacidades de
admiracidn, agradecimiento, asombro y reflexidn que aporten
un sentido de convivencia basado en vinculos afectivos y
cooperantes.

Con esta forma de entender la “inteligencia espiritual”, Rafael
Gonzalez abre la puerta a un concepto de “espiritualidad” fuera
del ambito religioso. La doctrina y los valores religiosos
tradicionales son reemplazados y asumidos dentro de una ética
existencial y emocional laica para “no creyentes”.

E.- Teodosio Enrique Rodriguez confunde las necesidades
espirituales del Ser humano que surgen de la vivencia religiosa,
con necesidades existenciales y emocionales que nacen de
experiencias sensoriales placenteras y validas para el estado
animico de las personas.

Este pensador analiza nuestra sociedad y llega a la conclusion
de que vivimos de espaldas al mundo espiritual. Pero su
“espiritualidad™ no esta vinculada a una religion concreta, pues
aunque existen personas religiosas que no tienen por qué
manifestar alguna “inteligencia espiritual”, otras, sin embargo,
no siendo religiosas manifiestan un alto grado de esa
“inteligencia”.

Para explicar esto, comenta que cuando desde lo alto de una
cima, después de un gran esfuerzo fisico, alguien se sienta a
contemplar un bello paisaje y se admira de lo que alcanza su
vision, se maravilla de la belleza que se vislumbra bajo los pies
y experimenta un inmenso gozo estético, un placer interior muy



hondo. Pero cuando al regresar del trabajo, en pleno trafico
automovilistico, en medio del caos urbano de cada dia, se
abstrae, toma distancia de la realidad que esta viviendo en ese
momento, relativiza la situacion, no deja que la circunstancia
devore su paz interior y domina su fondo emocional y mental;
entonces estd manifestando una faceta de su “inteligencia
espiritual®”.

Ademas puntualiza que las necesidades espirituales, desde un
punto de vista existencialista y fuera de cualquier contexto
religioso, son las siguientes: vivir una vida con sentido, con
significado; buscar la reconciliacién consigo mismo, con la
vida, con los deméas y con el universo; buscar la verdad para
tener libertad plena y verdadera (muchas veces creemos que
actuamos con libertad y no es cierto); buscar momentos de
soledad y silencio ocasional; asi como la busqueda de una vida
ordenada. El drama de la persona seria no hallar respuestas y
tampoco ver satisfechas estas necesidades.

F.- Francesc Torralba afirma que toda comunidad humana
dispone de una “inteligencia espiritual” que no se adscribe a
una obediencia religiosa determinada. Mas alla de esta, todo
Ser Humano tiene un sentido y unas necesidades intimas de
orden espiritual tales como la felicidad, el bienestar integral y
el goce de la belleza y de la cultura.

El profesor Torralba no cierra la puerta a la experiencia
religiosa, pero abre el horizonte espiritual a otras necesidades
vitales que forman parte de su existencia y buscan el equilibrio
emocional. La cuestién es si estas experiencias se pueden
considerar dentro de la “espiritualidad” que nace de la vivencia
transformadora de Dios, 0 son exigencias vitales que todo Ser
humano necesita a nivel existencial para su estabilidad y
equilibrio emocional. Parece ldgico pensar que, ademas de la
“espiritualidad” religiosa, quiere espiritualizar la vida del “no
creyente” para dar respuesta a su mundo abierto de sensaciones.

5 RODRIGUEZ S., T. “La inteligencia espiritual”, en “Sapiens: Revista
Universitaria de investigacion”, N° 14, 2013, p. 14.

10



La “inteligencia espiritual” de Francesc Torralba se
caracteriza, entre otras cuestiones, por las siguientes actitudes
que la persona debe tener la persona®:

1.- Buscar la profundidad en las relaciones.
2.- Tratar de ver aquello que la une a las otras personas.

3.- Relativizar las diferencias. Lo importante no es lo que
separa, sino lo que une si realmente se quiere fortalecer la
relacion interpersonal. Si la queremos romper, entonces
hariamos lo contrario, pero ésta no deberia ser, por lo general,
la idea comdn.

4.- Gozar intensamente de la belleza que se revela en el mundo.
Un amanecer, un atardecer, el color de los arboles, el color de
los ojos de las personas, el color de su piel, etc.

5.- Experimentar un bagaje interior muy abundante. Asi puede
comprender que no es el Unico ser humano, o que no esté solo
en la Tierra.

6.- Conectar con todo lo que existe porque intuye los elementos
que unen, lo que subyace en todas las individualidades.

7.- Experimentar el deseo de darse tal y como es, sin complejo
ni sentimiento de culpa.

Segun Torralba, el desarrollo de esta “inteligencia espiritual”
se logra, entre otras cuestiones, por las siguientes propuestas de
caracter laico y no religioso”:

1.- Practicar la soledad; es decir, una soledad ocasional.

2.- Disfrutar o valorar del silencio fisico e interior. Esto podria
conducir a disfrutar de la contemplacion y practicar la
meditacién.

® TORRALBA, F.; “Inteligencia espiritual”, plataforma editorial, Barcelona, 2010,
p. 376-377. VEASE TAMBIEN: RODRIGUEZ S., T.; Op. Cit. “La inteligencia
espiritual”, p. 16.
" IBIDEM, P. 16.

11



3.- Intentar alcanzar una comprension mas profunda de las
cosas; es decir, no quedarse en lo superficial. Hay que
preguntarse siempre; ¢ qué existe detras de esto?

4.- Gozar de la faceta espiritual en el arte.
5.- Deleitarse con la musica.
6.- Ejercer la solidaridad.

7.- Hablar en profundidad con los demas, en el denominado
¢didlogo socrético?

8.- Leer a los grandes maestros espirituales de la Humanidad.
Una estrategia que produce resultados significativos es la
lectura de cuentos o narraciones.

9.- Practicar ejercicio fisico con regularidad, lo cual ayuda a
superar tensiones fisicas y emocionales.

G.- Raul Majan Naval6n no cree que la religién aporte nada de
“espiritualidad” al Ser humano, tal vez porque carece de fe y
no estd familiarizado con la cuestion religiosa. En su teoria
mezcla los términos, pues la “espiritualidad” es innata a la
persona y no es contingente a ninguna divinidad.

Llega a decir que “Cuando hablamos de espiritualidad no
podemos mas que imaginar a personas rezando en iglesias o
acudiendo a oficios religiosos, en gentes extrafias practicando
actividades y danzas orientales que poco tienen que ver con la
cultura occidental o raras teorias de entes supra terrenales que
vienen a traernos paz y amor; muchas cosas nos vienen a la
cabeza cuando tratamos el tema de la espiritualidad, pero poco
0 nada tiene que ver la espiritualidad con eso. Si bien es cierto
que dentro de todos esos artificios se esconde una parte
espiritual, la mayoria han sido desvirtuados por la mano del
ser humano, el paso de los afios y la comercializacion de
cualquier cosa de la que se pueda sacar una rentabilidad
econdémica®”.

8 MAJAN NAVALON, R.; “Desarrollo de la inteligencia espiritual segun
Francesc Torralba y su aplicacion en Educacion Primaria”, Soria, 11 de julio de
2017, p. 10.

12



Abundando en el tema afiade, tal vez desde el desconocimiento,
que existe un problema que no debemos dejar de lado a la hora
de diferenciar la religién de la “espiritualidad™: la primera esta
cargada con todo lo negativo, mientras que la segunda es
exaltada con todo lo positivo. Hay que tener en cuenta que
muchas de las cosas negativas que se atribuyen a las religiones
son caracteristicas de las religiones mayoritarias como el
judaismo, el cristianismo y el islam, pero no estan tan presentes
en otras como el taoismo o el budismo.

Ademas, incorpora el argumento de que la religién es una
institucion establecida por las personas para ejercer el control,
inculcar la moral, golpear los “egos” o lo que sea que hace.

Todas las religiones organizadas y estructuradas sustituyen al
Dios celestial por un adalid terrenal, que es a su vez mano y
palabra. Por consiguiente, la “espiritualidad” es una capacidad
de la persona y se desarrolla con su vida, no por medio de una
religion. Mientras que la religion es a menudo forzada, la
“espiritualidad” es algo que se encuentra profundamente
dentro de uno mismo.

H.- Aunque para muchos fil6sofos la “inteligencia espiritual”
podria dar la idea de algo sagrado, sin embargo, para algunos
académicos el término se refiere mas a la “espiritualidad” que
involucra cuestiones como la autoconciencia y la reflexién
fuera del ambito religioso. En este sentido, la “inteligencia
espiritual” se refiere a la capacidad de una persona para
reformular y contextualizar las experiencias desde una
perspectiva que reconoce y valora su sentir y su pensar,
tomando en cuenta la convivencia con el otro para, con ello,
transformar su comprension de la realidad.

13



1.4- LA IMPORTANCIA DE LA “INTELIGENCIA
ESPIRITUAL”

1.4.1.- LA “DIMENSION ESPIRITUAL” DEL SER HUMANO

La sociedad actual vive una profunda crisis de valores
espirituales, tal vez por la pérdida de cualquier creencia y
confianza en Dios. La secularizacion de nuestra sociedad hay
que buscarla en el rechazo a todo lo relacionado con la religion
y, sobre todo, por la lejania a la “dimensién espiritual ” del Ser
humano que no se considera necesaria para el sentido de la vida.

No hay que olvidar que la persona tiene una “dimensién
corporal” y una “dimension espiritual”. Cultivar y cuidar las
dos dimensiones garantiza la estabilidad y solidez personal y
emocional que necesita la persona para Vvivir seguros,
equilibrados y sélidamente estables como personas.

Para comprender mejor la importancia de estas dos
“dimensiones” basta poner el ejemplo de caminar con las dos
piernas. Cada una de ellas da estabilidad y ayuda a la movilidad,
pero cuando intentamos andar con una sola (a la pata coja) nos
tambaleamos y avanzamos con inseguridad.

En efecto, cuando la persona da mas importancia a la
“inteligencia corporal” que a la “espiritual”, es decir, los que
caminan con una sola pierna, viven en un permanente
desequilibrio e inseguridad personal y afectivo-emocional
porque les falta acrecentar su “dimension espiritual” (caminan
con las dos piernas). Cultivar y Mantener activas ambas
dimensiones evita muchos traumas, desérdenes afectivos y
problemas mentales, entre otros.

1.42.- LOS BENEFICIOS DE LA “INTELIGENCIA
ESPIRITUAL”

Nuestra sociedad da mas importancia a lo corporal, que a lo
espiritual. Los anuncios de television (vestidos, perfumes,

14



cremas, accesorios para el ejercicio fisico, etc.) nos inculcan
que el cuidado del cuerpo es mas importante que educar y
acrecentar la “dimension espiritual” (el alma).

También hay una obsesion por mantener el cuerpo sano y en
forma. Se nos hace ver que engordar o tener sobre peso no
mejora la salud y la estética. Para remediarlo, se hace dieta, se
va al gimnasio y se ejercita el deporte. Y por si fuera poco, si
todo eso no funciona, se visitan clinicas de estética para que
solucionen todo tipo de complejos corporales que den respuesta
y tranquilicen la obsesién por el “culto al cuerpo”.

La sociedad esta echando un pulso a la “inteligencia
espiritual”, y estd venciendo. El “culto al cuerpo” se esta
convirtiendo en una salida para sentirse mejor, pero eso no evita
los complejos, miedos, ansiedades, depresiones, angustias y
todo tipo de problemas que la cabeza y el interior tienen,
retienen y procesan. La persona elige encerrarse en un bucle sin
salida personal y emocional. Esta nueva forma de realizacién
estd generando un nuevo problema que, en aras a la libertad,
crea mas incertidumbre y confusidn por el menosprecio a la
verdadera “inteligencia espiritual”, es decir, al olvido de la
“espiritualidad” que engloba toda la dimension de la persona.

La “inteligencia espiritual” penetra y se mueve en el “y0” mas
profundo de cada persona, en el inconsciente psicolégico para
abarcar la totalidad del “corazén” humano, es decir, su
dimension corpérea-animica-espiritual.

Muchos buscan la “inteligencia espiritual” que carecen en
situaciones y cosas banales: la filosofia, puestas de sol, caminar
por la naturaleza, contemplar paisajes idilicos, montar en bici,
el gimnasio, viajar, salir por las noches, disfrutar de las
amistades, el sonido del agua, las energias del cosmos, de las
piedras y los arboles, las técnicas de respiracién, la meditacion
oriental, la abstraccion de los pensamientos, la santeria y los
talismanes, el esoterismo, la soledad, la lectura, la musica, los
suefios, el cine, la televisién, las aficiones o hobbies, los

15



coleccionables, etc. Evidentemente todo esto son pafios
calientes que ayudan a calmar o controlar momentaneamente
las emociones, pero no curan, sanan y cicatrizan lo que remueve
y escandaliza el interior de la persona.

Aunque es cierto que estas experiencias dan cierto bienestar
puntual, en el momento que terminan o dejan de existir, la
problematica psicofisica continla instalada en el interior con
los vacios existenciales, las ralladuras de cabeza, la ansiedad,
los miedos, los traumas, los complejos, la falta de paz interior,
etc. Toda esta problematica continda presente en lo recondito
del “corazén”, dando vueltas por dentro de las entrafias, pero
sin transformar la interioridad y educar la conciencia personal.

No olvidemos que, cuando lo psicofisico irrumpe en la
conciencia, hablamos de des6rdenes afectivos-emocionales vy,
en el peor de los casos, neurosis, psicosis, desdrdenes
psicoldgicos, trastornos, traumas y sufrimiento. No nos
dejemos engafiar con experiencias sensoriales o existenciales.
Abrirse al mundo de la fe y a la “inteligencia espiritual” es el
camino mas facil y necesario.

La estabilidad personal y emocional que proporciona cultivar
la “dimension espiritual”, desde la éptica de Dios, es esencial
para afrontar nuestros problemas con serenidad. Su desarrollo
hace que la niebla y oscuridad de nuestro “corazon” se vaya
levantando poco a poco, y veamos la realidad de nuestra propia
vida y el entorno con claridad, sosiego y tranquilidad interior.
La sociedad sigue trabajando para que el cuerpo y la razén
prevalezcan frente a lo animico y vitalista: la “inteligencia
espiritual”.

Las estadisticas dicen que cada dia hay més gente que se siente
sola. Lo preocupante no es vivir solo, sino sentirse solo. Una
persona con familia esta acompafiada, pero puede sentirse
tragicamente sola. Otra persona privada de libertad puede
sentirse realizada porque en su interior no se siente sola, sino
llena, plena, acompafiada. EI problema es de actitud, no de

16



compaiiia.

La “inteligencia espiritual” te abre al “amor” de Dios, al
“amor” a los demas y al mundo. Una persona con un “corazon
amante”, nunca se sentira sola. El “amor” trasciende las
barreras del egoismo y miserias humanas que esclavizan, aislan
y amargan las ganas de vivir y el propio sentido de la vida.

No menos importante es la “necesidad de amar y de ser
amado”. Mucha gente da, y apenas recibe compensacion por su
generosidad y filantropia. En las parejas uno da méas que recibe,
lo que acaba por quemar la convivencia. El conflicto
comunitario siempre aflora entre los que “aman” mas que el
entorno, apuestan y se arriesgan mas que los otros.

La “inteligencia espiritual” lleva a la generosidad y a entender
que es mejor “dar sin recibir nada a cambio”. Una sociedad
netamente egoista necesita de lideres que den ejemplo a
contracorriente, personas que humanicen con su ejemplo dando
mas que recibiendo. El “amor” y el perdon deben situarse en el
centro de la vida. El creyente lo tiene mas fécil, porque su
prioridad vital y existencial es siempre cambiar interiormente
(quitarse las caretas) para “dar sin recibir nada a cambio”.
Aunque es dificil de conseguirlo, sin embargo, tiene gran
mérito intentarlo cada dia y no cruzarse de brazos.

Hoy en dia esta de moda acudir al psicélogo o psiquiatra para
cualquier problema de orientacion. Hay dificultades vitales que
las tenemos que digerir y resolver por nuestros propios medios,
como se ha hecho siempre, cogiendo el toro por los cuernos y
no con la ayuda de psicélogos y psiquiatras. La “inteligencia
espiritual” es un buen pretexto para salir uno mismo de los
baches con sentido préactico, y desde la tranquilidad y entereza
que requiere enfrentarse a los miedos y avatares de la vida.

17



1.6.- LA FILOSOFIA IGNORA A LA “INTELIGENCIA
ESPIRITUAL”

1.6.1.- LA FILOSOFIA NO ES “ESPIRITUALIDAD”

Las personas se acercan al campo de la filosofia para esclarecer
su vida y solucionar muchos de sus problemas. La gente tiene
la idea, sin duda poco clara, de que la filosofia, en general, es
la aplicacion de las buenas intenciones respecto a las personas,
y de que bhasta enrolarse bajo la bandera de la filosofia para ver
como fructifican las inclinaciones generosas y como se
extiende la paz entre los seres humanos de buena voluntad.

Aunque no se contenta s6lo con formular juicios de existencia
y expresar voluntades, lo cierto es que la filosofia pretende que
la persona debe querer para realizar su destino, o al menos, lo
que ella quiere que realicen las personas.

Las filosofias proceden de los filésofos, por lo que hay tantas
filosofias como fildsofos. Hay tantos pensadores en la historia
de la filosofia, que la persona no sabe quien tiene la razén, cual
es el camino correcto y donde dirigir su vida. Se inquieta
intentando averiguar si tal filosofia es su aliada o su enemiga,
0 si esta en su contra simplemente porque no trata de ella, ni de
su problematica.

El problema de la filosofia es que no hay una unidad de accion
y reaccion para dar respuesta a la persona, sino una diversidad
de teorias e hipétesis que tienden a confundir y despistar la
existencia humana.

En efecto, todas las filosofias reivindican, como un titulo, como
una pretensién permanente, el poder y la funcién de formular
disposiciones o direcciones para la vida. Pero como no hay un
orden Gnico de la posicién humana, una solucién eternamente
establecida para el destino de las personas, una sola llave de su
situacion, estas filosofias continGian siendo completamente
equivocas y confunsas para dar respuesta vital y existencial.

18



De ahi que quieran que todo les sea util: las maquinas y los
libros, los tratados y los pensamientos, los literatura y la poesia,
las puestas de sol, las caminatas, la belleza de la naturaleza, la
meditacion, etc. Como las filosofias son divergentes, todas
estas actividades y pseudo “espiritualidades” que proponen,
intentan lavar la cara y justificar su practicidad sin tener motivo
para ello. La filosofia quiere tener su razon de ser en la persona
sin conseguirlo.

Pero lo grave es que vivimos un tiempo en el que los filésofos
se abstienen. Se encuentran en un estado de ausencia. Hay un
apartamiento, una distancia entre lo que anuncia la filosofia y
lo que sucede a las personas. A pesar de su promesa, en el
mismo momento en que vuelve a la carga con su promesa, la
filosofia se da a la fuga. Jamas esta alli donde se necesita sus
Servicios.

Los fildsofos parecen ignorar de qué estan hechas las personas,
qué es lo que comen, en qué casas habitan, qué vestidos llevan,
cdmo mueren, qué parejas aman, qué trabajo realizan, como
pasan los domingos, cédmo curan sus enfermedades, como
emplean su tiempo, sus salarios, qué periédicos y libros leen,
qué programas televisivos ven, sus espectaculos, sus
diversiones, su peliculas favoritas de cine, sus canciones, sus
proverbios, si llegan a final de mes, si estan en paro, si son
felices, etc. Esta ignorancia no turba para nada el perezoso
curso de la filosofia.

En la actualidad, resulta facil encontrar como la gente cree que
todos los trabajos formalmente filosoficos benefician a la
especie humana, porque se les ha persuadido de que esto ocurre
también con las ocupaciones “espirituales”. Consciente de ello
y para marcar diferencias, la filosofia tiende a ignorar la
“espiritualidad” del Ser Humano porque se relaciona con la fe
y la religién. Su mision es sustituirla por la razén y el razocino
como esfuerzo por controlar el pensamiento y la ignorada
solucion de los problemas humanos.

19



Pero dar respuesta al sentido a la vida es cosa que los filésofos
han intentado siempre en vano, la filosofia no da respuesta al
sentido ni a la solucién de los problemas (acontecimientos
vitales y emocionales de caracter personal), sino a razonar
sobre actitudes y sociologia humana.

A menudo digo a mis alumnos que el objetivo de la filosofia es
razonar, y que la “inteligencia espiritual” lo que pretende es
que “se razone bien”. Uno puede razonar que la violencia esta
justificada, que robar no es tan malo, que las guerras son
necesarias para establecer la hegemonia y el orden mundial, que
despreciar al compafiero y al préjimo es legitimo, etc. Razonar
no basta, hay que educar para que “se razone bien” desde una
perspectiva de “amor” y perdén, palabras que la filosofia ignora
y no esta en su vocabulario. Mas bien incide en el término
empatia, pero no en el “amor” que nace del “corazén” para
cambiar las personas y el mundo. Para llegar a este estadio
amoroso se necesita un cambio interior, algo que la filosofia no
propone, solo razona.

1.6.2.- LA INFLUENCIA FILOSOFICA DIFICULTA LA
“ESPIRITUALIDAD”

En la actualidad, la persona no siente curiosidad y necesidad de
“Ser” creyente, de celebrar y practicar una religion. La
secularizacion de la sociedad va avanzando poco a poco porque
todo lo que ven los ojos humanos va en esa direccion. La
laicidad se ha convertido no sélo en un camino, sino también
en el fin dltimo. Algunas ideologias contribuyen a ello porque
consideran que la religién adoctrina en aquello que no coincide
con su proyecto politico.

Marx decia que la religion es “el opio del pueblo”, tal vez dijo
esto porque le molestaba que la religion criticara la revolucion
que proponia: el poder del pueblo. Esta critica religiosa acabd
teniendo razon: la revolucion acab6 siendo autirquica y atea
para no tener oposicion desde dentro, es decir, se convirtio en

20



una dictadura con un pensamiento Unico que controlaba la
libertad personal y de conciencia, de ahi que la religion
molestara.

Hay muchos motivos que alientan esta situacién pero, desde un
punto de vista objetivo, hay cuatro pensadores que, desde hace
muchos afios, estan influyendo socialmente para que la persona
sea cada vez mas autosuficiente y alejada de los valores
“espirituales”.

La falta de valores religiosos hace que cada vez seamos menos
humanos y mas egoistas, orgullosos, violentos, vengativos,
insensibles, racionales, envidiosos, mal pensados, llenos de
prejuicios,  despreciables,  irrespetuosos,  ambiciosos,
competitivos, extorsionistas, malignos, malas personas,
irascibles, provocadores de sufrimiento, toxicos, etc. La
“inteligencia espiritual” invita a transformar el “corazon” de
las personas para orientar la vida hacia otra direccion: al
“amor”.

Estos cuatro pensadores son: Dawin, Marx, Freud y Nietzche.
Veamos cuales son las reflexiones y pensamientos que estan
influyendo y actuando en nuestra sociedad. Sus reflexiones
estan alimentando unos principios que, poco apoco, cierran la
puerta a cualquier forma de “inteligencia espiritual”.

A.- Charles Darwin representa todo tipo de violencia
humana, social y natural. Su teoria de que sélo sobreviven los
individuos y las especies mas fuertes gracias a su adaptacién al
medio ha impulsado, desde mediados del siglo X1X con su libro
“El origen de las especies”, una competitividad agresiva y
violenta entre las personas y entre los grupos humanos.

La sociedad en que vivimos es més violenta. Las personas
discutimos cada vez més frecuente en los ambientes laborales
y familiares. La soberbia humana hace que queramos llevar
siempre la razon y luchemos aunque sepamos que la batalla y
los argumentos estén perdidos. Esta vanidad, unida al egoismo,
hacen que las relaciones interpersonales de deterioren y

21



lleguen, incluso, a la ruptura por falta de perdén. Hoy pensamos
que pedir perddn es de débiles.

En nuestra sociedad vivimos momentos de guerra donde muere
mucha gente inocente. La violencia se sirve de victimas
simplemente por ganar territorio, por venganza, por hegemonia,
por odio racial o por intereses econdémicos. La violencia de
género, el patriarcado sobre la mujer, la venganza en forma de
bullying y mobbing, los desprecios, las guerras, los atentados,
las luchas fratricidas, los embargos de viviendas, los aranceles
econdmicos, las amenazas, los blogqueos, los engafios, los
robos, la corrupcion, etc., todo vale con tal de ganar y tener
supremacia y superioridad sobre los semejantes y las
sociedades humanas.

B.- Karl Marx representa el poder econémico. En su libro
“El capital” analiza la situacion econdmica que viven los
protagonistas de la revolucion industrial de finales del siglo
XIX en Inglaterra. Los empresarios se hacen cada vez mas ricos
y los obreros cada vez mas pobres por la penosa situacion
laboral y por la plusvalia: el empresario se enriquece con los
beneficios que le reporta el trabajador con un salario de miseria.

Hoy vivimos en una sociedad en la que prima el dinero. En
torno a él se agrupan sociedades, grandes compafiias Yy
empresas (publicas o privadas) cuyo principal objetivo es
crecer para “ganar dinero” sin importar el medio ético con el
gue se consigue.

Nuestra sociedad vive un clima de corrupcidn generalizada.
Vemos como los empresarios sobornan y los politicos se dejan
sobornar por dinero. Las personas se someten al poder
econdmico con tal de incrementar su caja y tener un nivel de
vida superior a la media. El dinero esclaviza a las personas y
nos hace indefensos ante los resortes de poder hegeménicos.

A nivel personal, la sociedad nos inculca que lo importante es
“tener” frente al “Ser”, es decir, prima mas “tener” dinero y
buena posicién econdmica y social, que “Ser” y desarrollarse

22



como persona con lo necesario, sin demasiadas pretensiones:
“no es mas rico el que mas tiene, sino el que se conforma con
lo que tiene”.

Pero la sociedad de consumo nos impulsa a la compra y
adquisicién poco responsable. La publicidad, el marketing, los
anuncios de television, la familia, los amigos, el entorno, las
rebajas, etc., nos animan a consumir productos que no
necesitamos.

Tenemos que tener un empleo fijo para poder vivir dignamente,
una vivienda que nos hipoteca de por vida, un coche que
compramos a plazos con un crédito que nos ahoga, unas
comodidades por encima de nuestras posibilidades, unas
vacaciones desorbitadas, etc. Nos rendimos ante un sistema
econémico que maneja nuestra vida y nuestros impulsos, sobre
todo, si emocionalmente somos débiles e inseguros.

C.- Sigismund Freud representa la sexualidad y el entorno
sexual inapropiado. Freud es el padre de la psicologia y
psiquiatria clinica moderna. La sexualidad humana es una de
las principales vertientes de la energia vital que mueve el
comportamiento del Ser Humano. Esta energia, a la que
denominé libido, es fuente de los impulsos que hacen que
tendamos hacia ciertas conductas y, al mismo tiempo, obligan
a otras instancias de nuestra psique a reprimir estas tendencias
para no ponernos en peligro o no entrar en conflicto con el
entorno en el que vivimos. Su teoria del “pansexualismo”,
entendida una represion de la mala experiencia y conducta
sexual durante la infancia, es el origen de muchos de esos
comportamientos inadecuados que generan obsesiones,
trastornos y desdrdenes afectivos.

En la sociedad en que vivimos, el sexo y todo lo relacionado
con él, ejerce una gran influencia sobre las personas. La
sexualidad es inherente al Ser Humano. El sexo bien entendido
es una expresion de “amor” entre la pareja. Fuera de este
contexto se convierte en un desconcierto y, en muchos casos,
un problema para el que lo ejercita fuera de ese entorno

23



amoroso.

La publicidad juega con la sensualidad, el erotismo, el desnudo,
la provocacién y la insinuaciéon como medio eficaz para
justificar que el sexo a la carta y libre es un derecho al que no
se debe renunciar. La consecuencia mas inmediata de esta
permisividad moral es la normalizacién sexual fuera de las
relaciones estables, las cuales no sélo degradan la dignidad de
la pareja, sino que incluso se llega al engafio y la mentira hacia
la persona con la que se convive.

Pero el pansexulismo y la permisividad sexual vigente en
nuestra sociedad, esta creando dos graves problemas entre los
jévenes. Por una parte, la edad de las relaciones sexuales se
adelanta a la adolescencia sin la madurez necesaria para
entender su significado amoroso, sino por puro instinto
bioldgico. Por otra, el consumo pornografico de nifios y
adolescentes por internet que relaciona el sexo facil con una
vision de la mujer como objeto y que las relaciones
sentimentales sean muy cortas y de “usar y tirar”.

No menos importante es todo el negocio montado en torno al
sexo y la sexualidad mal entendida. La prostitucién en todas sus
vertientes, el comercio de mujeres como objetos sexuales, la
venta de articulos sexuales, los videos e imagenes (revistas)
pornogréficas, las plataformas de contactos en las redes
sociales, etc., no hacen sino incrementar dependencia
enfermiza, asi como inestabilidad e inseguridad personal. Este
problema nada tiene que ver con la satisfaccion bioldgica del
cuerpo, sino con el desorden psicoldgico que define a la
persona que se encierra y deja esclavizar por estas practicas.

D.- Friedrich Nietzsche representa al “Superhombre”. En su
obra “Asi habld Zarathustra™ analiza la moral de los fuertes,
frente a la moral de los débiles. Solo triunfan los fuertes que
imponen su moral sobre los deméas. La hegemonia de los mas
fuertes se contrapone con el mensaje religioso. Nietzsche tuvo
que negar la existencia de Dios (nihilismo) para poder defender
la teoria del “Superhombre”, ya que la tradicion judeo-cristiana

24



considera que todas las personas somos iguales ante Dios y, por
consiguiente, hermanos. El nihilismo podemos definirlo por la
radical afirmacién de la carencia de sentido de la persona.

Nuestra sociedad premia el éxito de toda persona luchadora y
emprendedora. Ser perfeccionista y vivir una agresiva
competitividad en todos los dmbitos de la vida (estudios,
trabajo, familia, etc.), hace que las personas nos encerremos en
nosotros mismos para conseguir la meta sefialada a cualquier
precio, sin importar a quien se debe pisotear o traicionar: el fin
justifica los medios sin cddigos éticos.

Por consiguiente, “Ser” el primero, conseguir fama, gloria,
triunfo, renombre, notoriedad en nuestro entorno mas
inmediato o a través de las redes sociales es la prioridad y el
objetivo a conseguir. No alcanzar las metas lleva al fracaso en
diferentes areas de la vida: pérdida de confianza, miedo a la
decepcion, miedo a la derrota, miedo a la frustracidn, miedo a
naufragar y hundirse, asi como miedo a fallar en las relaciones
interpersonales y profesionales. Pero aunque sea doloroso,
también puede ser una oportunidad para aprender y crecer no
s6lo como persona, sino incluso establecer objetivos futuros.

Esta forma de “Ser” y pensar hace que, la mayoria de las
personas, relativicen la entrega, el voluntariado, la generosidad,
la sensibilidad y la ayuda a los mas vulnerables, o aquellos que
por su situacién personal necesitan mas respeto, aceptacion,
carifio y comprension. El triunfo y el éxito nos hacen
insensibles a los problemas sociales y personales. Preferimos
mirar para otro lado cuando hay dolor y sufrimiento a nuestro
alrededor, hasta que nos toca a nosotros mismos.

1.7.- LAS “PSEUDO RELIGIONES” CONTRA LA
“ESPIRITUALIDAD”

1.7.1.- LOS LIBROS DE AUTOAYUDA CREAN
CONFUSION

Hay un grupo muy numeroso de personas que buscan la

25



“espiritualidad” en libros de autoayuda, como solucion a sus
problemas y para orientar sus vidas al margen de Dios y de la
religion.

Esta literatura esta bien para descubrir las emociones y
orientarlas hacia la resolucion de problemas concretos; pero
nada tienen que ver con la “inteligencia espiritual” que se
cimienta en Dios para experimentar un cambio interior real que
supere definitivamente la forma de “Ser” y entender esos
problemas.

Basandose en casos concretos de pacientes y en consejos
practicos de sentido comun, asi como en supuestos filoséfico-
morales, muchos autores escriben sobre los remedios
necesarios para ser felices. Hay tantas teorias como escritores.
Hay tantos enfoques que uno no sabe cudl es el adecuado y
verdadero.

El objetivo es ignorar la “inteligencia espiritual” que se
sustenta en Dios, para sustituirla por recomendaciones
psicoldgicas a la carta que se consumen segln se acomodan a
los estados animicos en los que la persona se encuentra en esos
momentos.

Hay que tener mucho cuidado con esta literatura. Si alguien
necesita consejos, que vaya a un especialista, pero no hay que
dejarse manipular por libros gque no cambian, aunque si puedan
orientar y entretener.

La “espiritualidad” convierte y transforma el interior de las
personas. No se limita a dar consejos, sino a cambiar el
“corazon” para querer y entender los problemas y las causas
que originan los traumas, miedos y problemas.

1.7.2.- LOS PELIGROS DE LA INTELIGENCIA
ARTIFICIAL

Lo mismo sucede con la inteligencia artificial que, cada vez

26



mMAs personas, preguntan a una maquina consejos para la vida o
para paliar su soledad y ansiedad. Esta forma de entender la
“espiritualidad” es un fraude, porque buscan en algo
impersonal donde no hay didlogo y encuentro reciproco, y
donde no se puede discrepar si la maquina se equivoca, que lo
hace casi siempre cuando se quiere recibir consejos
relacionados con las emociones humanas.

También es sorprendente que las personas utilicen aplicaciones
de Inteligencia Artificial que simulan hablar con familiares
difuntos con su misma voz, con amistades comprensivas que
aconsejan sobre los problemas y acompafian en la soledad,
relaciones de noviazgo a la carta con perfiles bellisimos y
rozando la perfeccion y, lo mas sorprendente, plataformas para
hablar con Dios. Todo esto se nos va de las manos porgue, en
el fondo, las personas buscan cierta “espiritualidad” donde no
la hay.

Estos productos ocasionan graves dafios psicolégicos ya que
pueden crear una realidad virtual que impide que la persona
supere el duelo post mortem, no quiera tener amigos porque hay
uno virtual que le comprende, descarte tener noviazgo porque
la tecnologia le da carifio 0 no se necesite comunicar con otras
personas Yy, lo mas grave, deje de buscar a Dios en su interior
porque cree que tiene hilo directo con El a través de la
inteligencia artificial.

Todo esto puede crear una gran dependencia de la que sea muy
dificil salir, como ocurre con las adicciones a dispositivos
tecnoldgicos y juegos telematicos a los que ya hemos
sucumbido.

Cuando una persona escribe el guion de su vida, se convierte
en el protagonista de sus decisiones y de su destino. El riesgo
presente y futuro de la Inteligencia Artificial es que escribe el
guion de nuestras vidas, anulando la capacidad humana de
reaccionar en lo personal-emocional, asi como caminar hacia lo
“espiritual” que pretende sustituir.

27



1.7.3.- EL ESOTERISMO CONTRA LA “INTELIGENCIA
ESPIRITUAL”

1.7.3.1.- La falsa “espiritualidad” del esoterismo

Hoy existe la falsa creencia de que el esoterismo y la
espiritualidad son dos conceptos similares y con parecido
significado. Aunque hay gente que los usan de manera
intercambiable, sin embargo, representan caminos muy
distintos sin conexién alguna.

Esoterismo proviene del griego “esoterds” que significa
“volverse al interior”, pero no como algo espiritual, sino como
una forma de adquirir conocimientos secretos transmitidos s6lo
a un grupo selecto de iniciados. La finalidad de esos grupos es
desentrafiar misterios ocultos a través de practicas rituales
(esotéricas), como la brujeria, los talismanes, las energias, las
piedras, la cartomancia, la quiromancia, la videncia, la
clarividencia, el espiritismo de los médium, la astrologia, la
santeria, la magia, la hechiceria, la litoterapia (sanacion por las
piedras), la numerologia, el significado de los suefios, la
alquimia, la guija, el 1-Ching, el vudd, etc.

La “espiritualidad” que se proyecta en la “inteligencia
espiritual” busca una conexion con la religion, busca lo
trascendente: a Dios. La “espiritualidad” facilita la necesaria
experiencia con Dios que, a través de la creencia o fe, se invita
a cambiar el interior de la persona para transformar el mundo
con “amor”, bondad y humanidad. Dicho de otra manera,
mientras la religion deriva de una moral y comportamiento
emanados de un Dios trascendente; las practicas esotéricas son
supersticiosas y pueden utilizarse para engafiar a la gente o
manipular a las personas.

Las supersticiones esotéricas estan fundamentadas, desde
antiguo, en tradiciones populares relacionadas con el
pensamiento magico para apartarse del plan de Dios. El
supersticioso cree que las practicas esotéricas y otros rituales
pueden tener cierta influencia (positiva o negativa) en el destino

28



de las personas, algo que condiciona la libertad humana,
desorienta y confunde.

Los conceptos y los objetivos son diametralmente antagonicos,
por lo que no debemos confundirlos, ni asociar que las practicas
esotéricas son una forma de “espiritualidad”.

Sin embargo, el cristianismo consider6 la supersticién como
contraria al primer mandamiento (“amards a Dios sobre todas
las cosas™) y, por tanto, una separacion irreconciliable entre
Dios y las personas. Pese a no contar con el beneplacito de la
Iglesia, los cristianos han seguido practicando en secreto, desde
antiguo, ciertos rituales magicos para asegurarse una doble
proteccién: por un lado la que aporta Dios a través de las
medallas, los ritos y los sacramentos religiosos y, por otro, la
gue garantizan las practicas mdgicas y supersticiosas de la
cultura subyacente.

A parte de los actuales grupos de iniciados en ciencias ocultas,
hoy también hay mucha gente que, a titulo personal y con la
autoestima baja, acude a consultorios de santeria y adivinacion
donde se les cobra por escuchar lo que quieren oir y para
encontrar respuestas 0 soluciones a sus problemas. La
inseguridad personal hace que se caiga en el controvertido
mundo de las practicas supersticiosas, no sélo para conocer el
futuro, sino incluso para orientarse en decisiones y conductas
que nada tienen que ver con lo que realmente necesita la
persona en esos momentos.

Es la persona misma, a pesar de sus inseguridades, la que tiene
gue ser protagonista de su vida, y si necesita consejo u
orientacién, debe ponerse en manos de profesionales o personas
con criterio “espiritual”, pues su vision de “amor” y perdon les
capacita para asesorar correctamente con juicio y sin prejuicios.

En efecto, la “inteligencia espiritual” da libertad para elegir o
rechazar a Dios. No condiciona el destino de la persona, sino
que la orienta hacia posturas mas saludables, humanas y
reconciliadoras (“amor” y perdon), valores religiosos que

29



nunca fallan a la hora de tomar las decisiones mas adecuadas y
acertadas.

1.7.4- LAS SECTAS NO SON “INTELIGENCIA
ESPIRITUAL”

La palabra secta proviene del latin “sectare” que significa
“sectario, cortar”. Es un grupo de personas que mantienen
elementos comunes, y que se mantienen aislados del resto de la
sociedad por no compartir con ella rasgos importantes de su
realidad social y espiritual.

Aunque de cara a la galeria aparentan ser movimientos
religiosos que promueven fines de caracter espiritual, no deben
confundirse con las religiones tradicionales propiamente
dichas, ni estan vinculadas a movimientos de espiritualidad
religiosa.

La aparente falsa espiritualidad en la que se ocultan pretende,
como fin Gltimo, anular la voluntad del adepto para vivir a costa
de su trabajo y dinero, asi como cambiar su comportamiento
social, donde la familia, amigos y sociedad son una amenaza
para su integridad moral y personal (los buenos son los
miembros del grupo que viven en comunidad).

A.- Las caracteristicas mas destructivas de las sectas se pueden
resumir en los siguientes puntos.

- Un grupo auténomo, no cristiano que utiliza técnicas de
captacion propias mediante asociaciones mistéricas, culturales
y filosoficas.

- Siguen a un lider carismético poseedor de la verdad. No se
exige fe, sino fidelidad al lider.

- El grupo mantiene una dependencia absoluta al lider que
ejerce autoritarismo, manipulay ejerce un poder absoluto sobre
el grupo, al que exige obediencia.

- El lider tiene una doctrina exclusiva que se considera la Gnica
verdadera y que excluye a los que no la aceptan. La doctrina es

30



revelada por el lider.

- La secta Mantiene practicas de control sobre sus miembros en
linea con la autoridad del lider, su linea doctrinal y las creencias
del grupo.

- Solo los del grupo estan salvados, excluyen a los que no
comparten sus creencias fanaticas.

- Sus miembros son fanaticamente proselitistas y a la vez
intolerantes con los de fuera.

- Recaudan mucho dinero y atesoran patrimonio.
- No llevan contabilidad y procuran no declarar sus ingresos.
- No fomentan el voluntariado la ayuda social.

B.- Las caracteristicas mas notables de las religiones se pueden
resumir en los siguientes puntos.

- Las religiones suelen ser mas inclusivas y tolerantes con los
que no las practican, especialmente con los “no creyentes”. Hay
que excluir los fundamentalismos religiosos que no aceptan y
respetan al diferente en cuestiones de fe.

- Respetan la autonomia y la libertad de sus seguidores.
Excepto los fundamentalismos que imponen las Leyes sagradas
y religiosas, especialmente a las mujeres.

- Suelen fomentar la reflexion, el debate interno. Excepto los
fundamentalismos religiosos, que no admiten criticas internas
e imposiciones de fuera.

- Las técnicas de captacién no se fundamentan en el engafio y
el proselitismo a ultranza.

- Llevan contabilidad y gran parte de la recaudacion se destina
a ayuda social y preservar el patrimonio.

- Practican culto abierto a creyentes y “no creyentes”, no son
excluyentes; incluso facilitan la visita a los templos.

- Los libros sagrados (doctrina revelada) determina los valores
religiosos y morales: “amor”, perdén, paz, justicia y
solidaridad. Hay que excluir a los grupos fundamentalistas que

31



ignoran estos principios para defender sus intereses religiosos.

- El objetivo altimo de las religiones es que la persona cambie
a mejor para que transforme la sociedad y consiga un mundo
mas justo y humano.

La “inteligencia espiritual” no puede desarrollarse en ningin
tipo de secta que sea excluyente, intolerante, controladora,
proselitista y que no respete la libertad tanto de creyentes, como
de “no creyentes”.

La “inteligencia espiritual” estd cimentada en creencias y
espiritualidades legitimas, cuyo centro y razén de ser es el
desarrollo integral de la persona hacia cambios existenciales,
saludables y comportamientos humanos y solidarios.

32



2.- EL PROBLEMA DE LA EXISTENCIA DE DIOS



2.1.- LA CRISIS DE VALORES RELIGIOSOS

En su primera misa ante los cardenales (9 de mayo de 2025), el
papa Ledn XIV pronuncié una homilia en la que hizo un
andlisis acertado de como se vive la “espiritualidad” en nuestra
sociedad, asi como las consecuencias que tiene vivir sin ella;
palabras que conviene recordar.

El papa recalcaba que “la falta de fe (en Dios) lleva a menudo
consigo dramas como la pérdida del sentido de la vida, el
olvido de la misericordia (perdon), la violacién de la dignidad
de la persona en sus formas mas dramaticas, la crisis de la
familia y tantas heridas mas que acarrean no poco sufrimiento
a nuestra sociedad”.

También afiadia que, hoy en dia, “la fe cristiana (en Dios) se
considera un absurdo, algo para personas débiles y poco
inteligentes”, contextos en los que se prefieren otras
seguridades distintas a la que la fe propone, ‘“como la
tecnologia (redes sociales, inteligencia artificial), el dinero, el
éxito, el poder o el placer”.

A Leon X1V le sorprendia que algunos creyentes vean a JesUs
de Nazareth s6lo como hombre, como si fuese una especie de
“superhombre” o un lider carismatico. Pero a pesar de que, para
algunos creyentes y “no creyentes” sea s6lo un hombre y no
“hijo de Dios”, aln asi, sigue molestando su mensaje cuando
exige “amor”, perdon y honestidad personal.

2.2.- ;QUE SE ENTIENDE POR DIOS?

2.2.1.- LA RELACION EXISTENCIAL CON DIOS

Cuando hoy en dia dos personas quieren ponerse de acuerdo
sobre lo que cada una entiende por Dios, lo primero que hacen
es poner en claro en quién piensan: si es en el Padre de
Jesucristo (en el Dios de Abraham, Isaac y Jacob) o en algin
Ente o0 “Ser” supremo.

34



Ello demuestra que ya no existe un contenido del concepto de
esta persona que sea valido y claro para todos, tal y como estuvo
en uso durante siglos cuando se explicaba la idea filosofico-
metafisica de Dios (el supremo bien, la esencia y el “Ser”
supremo, la causa primera de todas las cosas, etc.).

Con demasiada frecuencia se ha sometido a Dios a la
dependencia y prision de la filosofia. Pero hoy en dia, tiene que
vérselas con personas con una conciencia mas “secularizada”.
La conciencia moderna interpreta el mundo como una realidad
gue no necesita ni de un Dios supramundano, ni de un Dios que
intervenga en su curso y sea solidario con él: lo interpreta, pues,
como “un mundo sin Dios”.

Pero el término Dios no sélo es superfluo para la persona actual,
sino también para las ciencias y su predominio del mundo. Dios
no puede ni siquiera ser pensado o descrito con sentido. Para la
razdn (valida para la ciencia), el conocimiento seguro se limita
al terreno de los fenémenos que se pueden verificar y comparar:
“etsi Deus non daretur” (aunque no hubiese Dios).

Entonces la formulacidn tedrica: ¢ existe Dios? no tiene sentido
en cuanto pregunta; pues trata a Dios como un objeto mas,
como un fendmeno mas. Asi no hay Dios. Por eso quien con
seriedad se interesa por El, abandona el terreno de lo conocible
empiricamente, de lo que en general se puede presuponer y
dominar, y se posiciona en la duda insegura de la existencia
humana.

El término mismo de Dios no es, ni claro, ni esta reservado
exclusivamente a la predicacion religiosa del creyente; su
contenido solo se puede lograr Gnica y exclusivamente por la
relacion existencial con El. El hablar desde una perspectiva
creyente sobre Dios hunde sus raices en el sentirse afectado
personalmente. En el culto religioso esto se expresa cuando la
persona se abandona y se entrega a esta presencia de Dios. Sin

35



esta relacion real y personal no hay fe alguna en cuanto
confianza en El.

2.2.2.- UNA EXPLICACION METAFISICA DE DIOS

Se puede decir que la metafisica es una teologia, es decir, un
estudio de Dios, del “Ser supremo”, del “Ser absoluto”. La
filosofia de Aristoteles no concibe la idea del Dios de los judios,
cristianos y musulmanes (para esto se necesita la ayuda de la
revelacion), pero coincide, como casi todos los filésofos
griegos, en la idea de la divinidad, en algo que esta en la raiz de
todo y que tiene la plenitud del “Ser”. Esta definicion es
compatible con su metafisica como “Ser en cuanto Ser”, puesto
que al fin y al cabo, Aristoteles entiende por “Ser pleno” a Dios.

En efecto, s6lo podemos entenderlo como un “Ser pleno”,
perfecto, que tenga en si mismo su principio de existencia:
“Dios es”. Y eso es lo que viene a decir también la Biblia
cuando Dios se revela a Moisés: “Yo soy el que soy” (Ex 3, 14),
es decir, el Unico que verdaderamente “soy”.

Todos los demas seres que existen, todas las criaturas de alguna
manera “son”; pero no son como Dios. Son seres, existen, pero
no tiene la plenitud del “Ser”, pues si lo fueran, tendrian en si
su principio de existencia y serian eternos como Dios. Se podria
establecer una escala, si se quiere, desde los seres puramente
espirituales hasta los seres inanimados, que irian participando
todos del “Ser absoluto” pero de modo y escala diferente.

2.2.3.- EL CONOCIMIENTO DE DIOS

Podemos afirmar paradégicamente que, por un lado, el
conocimiento de Dios s6lo es posible a través de la comunién
con Dios, es decir, bajo el supuesto de la fe; y por otro la fe s6lo
queda a salvo sobre la base del conocimiento. ¢cémo ordenar
reciprocamente la fe y el conocimiento que, evidentemente,
estan ligados entre si?.

36



El conocimiento de Dios ha de adquirirse, no a través de un
distanciamiento, sino Unicamente mediante una relacion de
amistad y un estar implicado con EI. En efecto, Dios no es aqui
un objeto de la investigacion humana con el que la persona
pueda enfrentarse de un modo soberano y que deba luego
abrirse de par en par a su intelecto observador y reflexivo.

El que pretende convertir a Dios en objeto de demostracion
aspira a disponer de El. Entonces no se relacionaria con un Dios
personal, sino con un concepto, con una construccion hecha a
nuestra medida e intereses, con una idea de Dios basada en
analogias humanas; y, en todo caso, su actitud no tendria nada
que ver con la fe, sino mas bien, con la religion racional y
practica de la diosa razén que ya preconizaba la ilustracion en
el siglo XVIII.

Por incomodo que pueda resultar, el conocimiento de Dios se
caracteriza por el hecho de que Dios actda frente a nosotros vy,
por consiguiente, sélo es conocido en la medida que la persona
se siente concernida, interpelada y amada por El. Pero para
dejar que Dios actle en las personas es necesario dejarse
impresionar por El, despojarse de las ataduras del mal y abrir
las puertas del “corazdn” para que nuestro interior se
transforme al “amor”, la principal cualidad de Dios.

Este conocimiento nunca se refiere inicamente al intelecto. Si
la teologia y la predicacion se limita a entenderlo como un
proceso puramente intelectual, se pasa totalmente por alto la
perspectiva de didlogo y comunicacion con Dios. En la medida
en que la persona, activa o pasivamente, establece una relacion
personal y la consuma, su conocimiento crece a través de la
experiencia y en su forma préctica de estar implicada. Esta
relacion se consolida en la oracion y en dejarse enamorar por
El

Pero lo que realmente obstaculiza a la persona en el
conocimiento de Dios no es tanto una orientacion intelectual

37



falsa, cuanto un perjuicio ideoldgico, cuasi-religioso, que se
halla mas profundamente enraizado a nivel psiquico que
intelectual. Los pensamientos perversos estan arraigados en el
“corazon”, no en la razén. En efecto, nuestro mal no radica
fundamentalmente en aquello que conocemos y sobre lo que
reflexionamos, sino en nuestra relacién con Dios. No hacerlo o
impedirlo no seria su culpa, sino mas bien un fallo de nuestra
orientacion existencial.

Pero cuando la fe surge en el “corazon” por la palabra y esta
orientada hacia el mensaje de Dios, necesita del intelecto tanto
para su nacimiento, como para su crecimiento y desarrollo. Es
aqui donde se abre un amplio campo de reflexidn, el que ni Dios
exige en absoluto que renunciemos a pensar, ni prohibe las
preguntas que surgen del esfuerzo por una honradez intelectual.
Dios quiere que pongamos en marcha nuestra razén para
entender la fe.

Pero hay aqui, evidentemente, limites mas alla de los cuales no
se promete ninguna respuesta, ni siquiera por parte de Dios.
Estos limites no se traspasan cuando superan las formulaciones
de los dogmas eclesiasticos que provienen de un conocimiento
sujeto a la época, sino Unicamente cuando se abandona el
puesto que, en cuanto personas, nos ha sido asignado ante Dios.

2.3.- ATEISMO Y AGNOSTICISMO FRENTE A LO
“ESPIRITUAL”

2.3.1.- UN RECHAZO A LA “DIMENSION ESPIRITUAL”

Dios es conocido por la fe y por el “amor”. Aqui radica la
diferencia entre el creyente y el increyente (ateo). Ambos
padecen momentos de crisis, oscuridad y noche. En ese
conflicto y batalla vital, el primero se abraza a su “yo” y a su
conciencia moral, abandonando la realidad de Dios que le
parece cada vez méas lejana y menos segura. Para el segundo,
aunque las ideas y convicciones pueden derrumbarse, la fe se

38



mantiene inquebrantable. No se trata de dogmatismo a ultranza,
sino de un don de Dios que el creyente puede recibir o rechazar.

Por consiguiente, el problema es mucho mas de fe que de razén.
Sin una fe solida es muy dificil convencer a nadie, incluso al
ateo, de que su posicion puede estar equivocada o carece de
sentido. Pero claro, no se puede por via de la razén entrar en
posiciones que se basan en emotividades como actitud
existencial.

Notemos que la explicacion del ateo en este caso no es una
razén propiamente dicha, sino una pasion, es decir, la repulsa
de la injusticia del mal, de la muerte, de la enfermedad y de
todo lo que se abate sobre el mundo vista desde una base
emocional y sentiente. Y claro est4, una base emotiva es muy
dificil de combatir con razones; hay que combatirla con
motivos que vengan del lado de la afectividad. Ademas del
ejemplo y testimonio que pueda darle un creyente, también
desde la base emotiva del orden del mundo y desde el
comportamiento bondadoso del Ser Humano, se puede
interpelar y convencer al “no creyente” y a cualquiera que dude
de la existencia de Dios.

Es deber de todo creyente transmitir y educar en la fe teniendo
en cuenta las palabras de san Ignacio de Antioquia: “Educar no
s6lo es lo que decis, sino también lo que hacéis y, sobre todo,
lo que sois”. Decir, hacer y “Ser” son las premisas que todo
creyente debe asumir para transmitir los valores religiosos y su
propia experiencia de Dios. Los creyentes tienen una enorme
responsabilidad: su testimonio y ejemplo de vida deben
convencer a los “no creyentes” de que Dios existe y que es
“amor”, el mismo que deben notar y que no proviene de meritos
propios, sino que viene de Dios.

2.3.2.- DIFERENCIAS ENTRE EL CREYENTE Y EL ATEO

Partimos de la premisa de que Dios es el bien. Las personas

39



mantenemos una batalla terrenal entre la esfera celestial (Dios
como bien) y la esfera infernal (el diablo como mal), es decir,
la lucha interior entre el bien y el mal que domina nuestra
conciencia y acciones. Sabemos lo que esté bien y sin embargo
hacemos lo que estd mal. La naturaleza del Ser Humano se
inclina a la maldad desde la mas antigua humanidad.

Los sentimientos no impresionan a mucha gente. En el campo
de la moral, las personas tienen una inclinacién natural a
reconocer lo bueno de lo malo. Por eso se suele decir muchas
veces que los “no creyentes” son, en el fondo, creyentes a pesar
suyo, o por lo menos actlan muchas veces como tales.

En efecto, tanto el “creyente” como el “no creyente” se
esfuerzan por hacer el bien desde la bondad, sin embargo, hay
diferencias notables a la hora de materializar el humanismo. El
“creyente” da para no recibir nada a cambio, es decir, el
proyecto de vida cristiana es una donacion de si por “amor” y
sin condiciones previas, gratis, de balde. La mentalidad del “no
creyente” es dar para recibir algo a cambio, por puro interés y
por cierta contraprestacion.

Cuando el “no creyente” piensa que dar para recibir algo a
cambio es mas beneficioso para él, rompe su humanismo para
convertirse en “egolatra® y “egoteista”, es decir, un
“endiosamiento” egoista que so6lo vive para si mismo, para su
razén y para sus propios cddigos éticos. El increyente tiene
humanidad y filantropia cuando le interesa, se retira de la
bondad y humanidad cuando no resulta rentable su auto-
donacion.

La perspectiva “no creyente” intenta demostrar que el
humanismo, bajo la clave filoséfica y ética, es la clave de la
“espiritualidad”. Su ética humanista tiene un enfoque
puramente racional, que se desarrolla bajo tres talantes
diferentes:

1.- La reflexion de la realidad para controlar las emociones y

40



situaciones.

2.- La empatia para ponerse en el lugar del otro, como forma de
sustituir y secularizar el concepto de “amor” religioso y
espiritual.

3.- El respeto hacia el diferente, siempre y cuando no ataque la
ideologia y el pensamiento personal. Ser sensible es estar
abierto al otro por medio del respeto, la tolerancia, el consenso
y la convivencia.

Este humanismo impulsa dos objetivos: la “autosatisfaccion” y
la “autosuficiencia”, es decir, desear hacer el bien con
altruismo pero cuando interesa, por puro egoismo. Esto hace
que las actuaciones de “amor” sean puntuales y no duraderas,
ya que quiere hacerlas cuando le conviene.

Visto todo esto desde una perspectiva creyente, un ateo que
tenga experiencia de Dios puede transformar su humanismo en
verdadero “amor” donante, bajo cuatro premisas espirituales e
integrantes:

1.- La vida espiritual con Dios aplica “amor” y perddn a la
“inteligencia” y a la razén del “no creyente” y agnostico.

2.- Este “amor” y perdén no sélo cambia y transforma la razén-
inteligencia, sino también el “corazon” personal para una
praxis humana y duradera. La “inteligencia espiritual” del Ser
Humano no habla Gnicamente de conducta, sino de giro
existencial, cambio vital, conversion a un estilo nuevo de vida.
Cambiar es crecer.

3.- La vida “espiritual” con Dios hace que la persona asuma
que lo nuclear y principal es “amar” y perdonar como proyecto
de vida y sin recibir nada a cambio.

4.- La “inteligencia espiritual” no consiste en actuar de
diferente manera, sino “Ser” de diferente manera, pues si se es
de diferente manera, también se actlia de diferente manera.

En definitiva, el “no creyente” ve el mundo con los 0jos de la
razon y desde la libertad de su conciencia. El creyente —a través

41



de la “inteligencia espiritual”- ve el mundo y las personas con
los ojos de Dios, es decir, con “amor”. Solo el “amor” humano
une a todos y nos conecta con la naturaleza y el cosmos.

2.3.3.- CREER EN DIOS DESDE UN PUNTO DE VISTA
HUMANO

Las personas de hoy en dia pueden llegar a una pérdida de la
conciencia de pecado por su frialdad y lejania hacia Dios. El
pecado es el “no amor”, todo aquello que hacemos de
pensamiento, palabra y obra contrario al “amor” y a la bondad
del “corazén”.

En la actualidad, la inmoralidad de todos los grupos humanos
se exhibe a pleno dia sin rebozo alguno, y con una tranquilidad
gue nos hace pensar en una posible mala fe en las personas que
se entregan a ella. La consecuencia de esta inmoralidad, es la
pérdida del sentido de pecado (el “no amor”) y, con él, la
innecesaria practica de perdonar porque no se cree uno
culpable. El motor de la historia es el perdén. Sin perddn el Ser
Humano se cree Dios, perfecto, la medida de todas las cosas.

El “no amor” humano desarrolla una sociedad injusta e
insolidaria que nos aleja de Dios y de nuestros semejantes.
También las relaciones interpersonales se resquebrajan por el
egoismo y el orgullo que impide dialogar, es decir, instalarse
en el “y0” para olvidar el “tu” y el “nosotros”. Esto esta
ocurriendo por una pérdida de la existencia de Dios y por
encerrarnos en nuestra superioridad.

En el Paraiso terrenal biblico, en los albores de la humanidad,
pretendimos “Ser” como Dios. Mé&s tarde quisimos negar la
existencia de Dios y estuvo de moda el ateismo. Hoy las
personas no tratamos, como antiguamente, de “Ser” como Dios,
sino superiores a Dios. Tratamos de situar a Dios al margen de
nuestras preocupaciones. Tratamos de vivir y conducirnos
como si no existiera el lazo de participacion que nos une a El.

42



La composicién de los pecados (el no amor) no puede
presuponerse a partir del propio conocimiento humano, sin un
consciente cara a cara con Dios. EI mayor pecado del siglo XXI
es que las personas, aungue no niegan la existencia de Dios, lo
ignoran de este mundo, es lo que podiamos llamar “la presencia
ignorada de Dios”.

Hoy pretendemos enfrentarnos a Dios para desacralizar la
realidad, hacer intil la religién. La ciencia, el arte, la moral y
la politica intentan ser profanas. EI pensamiento moderno es
funcionalmente irrespetuoso. No admite mas conocimiento que
el que proviene del comportamiento, de los complejos, de los
fendmenos y de las medidas empiricas e hipétesis cientificas.
Todo lo que sobrepasa de lo comprobable y lo medible nos
parece sospechoso y reaccionario. Por eso, la sociedad actual
no entiende a un Dios que “ama” y se ofrece a ayudarnos, sino
gue queremos ver a un Dios que manda, domina, coacciona,
acompleja y condiciona la libertad humana; en definitiva, a un
Dios débil que no es necesario para la vida.

Pero tanto en la sociedad, como en la comunidad creyente y
mas concretamente en la cristiana, pervive todavia una fatal
tergiversacion moral del pecado (el “no amor”). La vida
exteriormente intachable del ciudadano que se justifica a si
mismo y que no tiene de qué acusarse, camufla la impiedad que
se expresa en el enjuiciamiento soberbio de los demas.

La corrupcion generalizada, las practicas penales y los deslices
sexuales, entre otros muchos, son los que se anatematizan sin
mas como pecados, mientras que la propia falta de “amor”
sobrepasa todos los limites.

Otra tergiversacion, en esta misma linea, consiste en aquella
concepciodn religiosa que deja de lado la necesaria conversion y
la sustituye por una piadosa elevacién del “corazén” a Dios
(una simple religiosidad popular). Este tipo de auto-
complacencia y de auto-salvacion no sélo se encuentra en las

43



religiones orientales, sino también, entre los creyentes
occidentales.

La “presencia ignorada de Dios amor” es la antesala para
aceptar un proyecto de vida basado en el “amor” y, sin “amor”,
tampoco hay vida espiritual. No basta la empatia, no basta el
humanismo, sino una transformacion que debe ser integral,
como integral es el “amor” de Dios. Si en el “corazon”y la vida
de las personas falta “amor”, los pecados —Como ausencia de
“amor”- seguirdn siendo, por mucho tiempo, una realidad
social y personal.

En un mundo que parece paganizarse, el creyente no puede
perderse en lamentos estériles, sino poner manos a la obra y
seguir la tarea de buscar a Dios. Las personas buscamos a Dios
sin ser conscientes de ello, por eso, necesitamos identificar a
Dios que se esconde en las puertas de nuestras vidas, casas y
trabajos. No hay “inteligencia espiritual” sin Dios.

Seguro que la religion es imperfecta porque las personas somos
imperfectas. Gracias a que tenemos a Dios, que es perfecto,
tenemos un referente para que seamos perfectos en un mundo
imperfecto. Dios es el espejo donde mirarnos, el modelo a
seguir para transformar a las personas y a la sociedad.

24.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” EN LA
CONCIENCIA HUMANA

2.4.1.- LA CONCIENCIA'Y SUS CONTRADICCIONES

La facultad de distinguir entre el bien y el mal pertenece a la
esencia de la persona. Su relacion con la comunidad, ya desde
antiguo, hizo indispensable la existencia de unas normas que
debian ser observadas con vistas a una regulacion de la vida. El
que, como Cain sobre Abel (Gn 4, 3-15) las infringia, se
enfrentaba de inmediato a la comunidad. Al hacerlo, se decidia
por algo que era socialmente malo.

44



La decisién de la persona de tomar una decision en favor o en
contra de la observancia de estas normas dadas de antemano, la
Ilamamos conciencia. Aparece como la ayuda orientadora
decisiva que poseemos para la totalidad de nuestro obrar. En
cuanto tal, no s6lo surge tras algunas acciones en el sentido de
un “juez interior” que echa en cara al acusado su culpa, sino
que puede hacerse notar ya antes de una accion, disuadiendo o
alentando. Si la persona escucha la voz de la conciencia y omite
la accion que se proponia y que contravenia las normas
vigentes, la conciencia queda de nuevo tranquila, es lo que
denominamos “buena conciencia”.

Pero a veces la persona no escucha a la conciencia que le
aconseja la observancia de las normas, sino que intenta acallarla
y dejarla fuera de juego. Pero el hecho de no poder acallarla
demuestra que puede surgir el remordimiento de conciencia que
sigue a una mala accién. La conciencia se convierte en acusador
implacable y por esto, en infinidad de ocasiones, se le achaca
la perversidad y la maldad que justamente ella pone al
descubierto. La conciencia acusadora y condenadora acosa
continuamente al autor de una mala accion, y le reprende su
error, le acompafia como una sombra de la que no puede
librarse.

Pero el desasosiego causado por una conciencia cargada de
malas acciones conduce a veces a las personas, no solo a acallar
su conciencia, sino a intentar destruirla. Por otra parte, el que a
través de tales esfuerzos pueda llegarse realmente a una mala
fe total, es menos importante que el hecho de que las personas
intenten dominar sus conflictos de conciencia renegando de ella
y de sus exigencias.

La historia de la humanidad demuestra que existieron y existen
personas sin escrupulos que reprimen las exigencias de la
conciencia. El egoista aparecera como un hombre que no hace
el menor uso de su conciencia, que sigue sus deseos e
inclinaciones sin ninguna consideracion para con los demas.

45



Por consiguiente, lo decisivo aqui es quien determina la
conciencia y como se calibra esta norma critica. Esta pregunta
no puede responderla facilmente la persona egoista y orgullosa.
Dicho de otra manera, son su propia utilidad y ventaja los
nicos que valen para €l como principio normativo.

La responsabilidad ante la comunidad o incluso ante un poder
trascendente, no desempefian ningln papel digno de mencidn.
La persona es para si misma la medida de todas las cosas y, por
tanto, también de su conciencia. Sin embargo, pesa mucho mas
en la balanza la manipulacion de la conciencia por la sociedad
que atenaza al individuo, manipulacion que va en aumento en
nuestra época con el mal uso y abuso de las redes sociales, la
publicidad, el marketing, las fake news, etc.; actividades cuya
proyeccién, influencia y manipulacién convendria desarrollar
en otro ensayo, no aqui.

24.2- LA CONCIENCIA PUEDE RECONOCER LO
TRASCENDENTE

El psiquiatra Viktor Frank afirma que “S6lo podré ser siervo de
mi conciencia si, al entenderme a mi mismo, entiendo esta
Gltima como un fendmeno que trasciende mi mero ser hombre,
y por tanto, me comprendo a mi mismo, comprendo mi
existencia, a partir de la trascendencia®’, a partir de Dios.

En efecto, la conciencia como hecho psicolégico inmanente nos
remite, por si misma, a la trascendencia; es decir, que solo
puede entenderse a partir de la trascendencia. Asi pues, la
conciencia es voz de la trascendencia y, por tanto, ella misma
es trascendente. La persona irreligiosa no es sino aquella que
ignora esta trascendencia de la conciencia®®:

Para comprender la transferencia de Dios, Frank comenta la
historia biblica de Samuel. En (1Sam 3, 2-9) se describe coémo

°® VIKTOR F.; “La presencia ignorada de Dios”, Herder, Barcelona, 2012, p. 56.
10 |BIDEM, p. 57.

46



este joven dormia una noche en el Templo de Jerusalén al lado
del Sumo Sacerdote Eli. De repente, Dios lo despierta una vez
que lo Ilama por su nombre. Entonces se levanta y se dirige a
Eli para preguntarle qué es lo que quiere de él; pero el Sumo
Sacerdote, que no era quien le habia Ilamado, le manda que se
vuelva a acostar. Lo mismo se repite por segunda vez, y sélo a
la tercera el Sumo Sacerdote aconseja al muchacho que, si oye
que de nuevo que lo llaman por su nombre, se levante y diga:
“¢Habla, Sefior, que tu siervo escucha?”.

Samuel, siendo todavia un adolescente, ignora como la llamada
le viene de la trascendencia. ;Como podra entonces una
persona ordinaria reconocer el carcter trascendente de esa voz
con que le habla su conciencia? ;Como habra de extrafiarnos
que, en general, la persona vea en esa voz que resuena en él
sino algo fundamentado en su propio “Ser”?

A propésito de este pasaje, Viktor Frank afirma que la persona
religiosa ha de saber que la libertad ha sido querida y creada
por Dios. Hasta tal punto la persona es libre, que puede
decidirse aun en contra de su propio Dios, puede incluso negar
a Dios™.

La fe nos hace libres porque nos ayuda a conocer o rechazar a
Dios, a elegir su proyecto de vida o alejarse de él para vivir en
la autosuficiencia de la propia conciencia. Esta autosuficiencia
corre el riesgo de caminar en la vida por senderos equivocados,
sin rumbo fijo, perdidos en el uso de una supuesta libertad que
ni es adecuada, ni buena para la persona.

Samuel es un ejemplo de fe porque no rechaza la trascendencia,
sino gque sabe reconocerla. A decir verdad, la persona a veces
se contenta con negar solamente el nombre de Dios y, con
arrogancia, habla entonces de “lo divino” o de “la divinidad”.
Asi como se requiere un poco de valentia para confesar
abiertamente algo, una vez que se ha conocido, también se

1 IBIDEM, p. 59.

47



requiere un poco de humildad para Ilamar a eso mismo con la
palabra que las personas vienen utilizando desde hace cientos
de afios: Dios.

2.4.3.- LA CREENCIA RELIGIOSA QUE RESIDE EN LA
CONCIENCIA

Lo que distingue al creyente del humanista “no creyente” es su
relacion con Dios. El no esta sélo en el mundo, sino que, en
todas las situaciones se sabe referido a Dios. Dios es el que
afina y pone a punto la conciencia creyente y, ante él, debe
rendir cuentas si se entiende a si mismo como responsable cuya
vida no quiere ser otra cosa que una respuesta a la pregunta y
al llamamiento de Dios. Asi pues, ni el egoismo, ni la moral, ni
el ideal humanista comprometen la conciencia de un creyente,
sino Unicamente el proyecto de vida que invita a seguir a Dios.

En la medida en que la conciencia del creyente se deja
determinar por Dios, quedan relativizadas para él las exigencias
de los pensadores, influencer y poderes de este mundo. La
vinculacién a la voluntad de Dios que sale al encuentro no sélo
da libertad a la persona para seguirle, sino que también educa
la conciencia en el “amor”.

En efecto, la verdadera libertad es la que se asienta en el
“amor”, todo lo demas lleva al egoismo; actitud moral que lo
Unico que aporta es esclavitud personal, ya que no creer nos
hace esclavos porque nos cierra al conocimiento de Dios. Todo
Ser Humano posee la libertad para cambiar a cada instante al
“amor” desde la propia libertad. Por consiguiente, la persona
tiene que ser valiente y capaz de comunicar su fe como “bona
conscientia” de un modo convincente.

48



3.- POR LA “INTELIGENCIA”
SE ALCANZA LA “ESPIRITUALIDAD”



3.1.- LA “INTELIGENCIA” DE LAS RELIGIONES
ORIENTALES

En las religiones asidticas del extremo oriente (budismo,
hinduismo, taoismo, confucionismo y sintoismo) la
“inteligencia espiritual” no difiere mucho de las religiones
occidentales (judaismo, cristianismo e islam).

Las religiones orientales dan mas importancia al “corazén” que
la razon. La verdadera sabiduria se alcanza més desde la
experiencia del “corazon”, que desde los conocimientos de la
razdn aprendidos en las escuelas y academias. Por ello, cultivan
mucho el mundo de las emociones y todo lo relacionado con lo
trascendente y el culto. La razon se nutre de la sabiduria
interior.

Aunque muchos de los paises del Extremo Oriente son
civilizaciones avanzadas tecnoldgica y cientificamente,
también cultivan mucho el mundo interior y la “dimensién
espiritual” para dar respuesta personal a lo que la ciencia no
aporta y carece.

3.2.- LA “INTELIGENCIA” EN LA GRECIA CLASICA

3.2.1.-LA FILOSOFIA COMO FUENTE DE SABIDURIA E
INTELIGENCIA

La “philosophia” es vocablo compuesto de “philos” (amigo) y
“sophia” (sabiduria) que significa “amor a la sabiduria”, es
decir, la bisqueda del saber y del intelecto. La filosofia griega
y helenistica distingue los siguientes matices para significar la
palabra “philosophia” como sindénimo de “inteligencia”.

A.- Para los antiguos griegos “philosophia” significa “la
bldsqueda del saber cientifico” en general. Al principio, la
filosofia se restringe y aplica al problema del origen del mundo
a partir de una materia originaria, el principio o “arjé” de todas
las cosas (filosofia de la naturaleza). Tales de Mileto es el

50



primer pensador que afirma que ese “arjé” no es una divinidad
del agua, sino el agua misma. El principio explicativo ya no es
un dios, no remite a un sistema de creencias mitoldgicas, a una
tradicion, sino que se identifica con un elemento natural: el
agua. Esto supuso un punto de inflexion en el lenguaje, un
umbral: el paso de lo mitico-religioso (teogonias) a la razén

(logos).

Se pasa de las sagradas cosmogonias tradicionales a la humana
cosmologia de la fisica universal. Se ha producido una
secularizacién de los relatos cosmogonicos que explican la
génesis del orden natural mediante representaciones
antropomorficas de las potencias fisicas (los dioses) y, por
primera vez, se ha ensayado una explicacién natural o fisica de
la propia “phisis”, asi como una explicacion de la naturaleza
desde la propia naturaleza?2. Esta inmanencia explicativa
inaugura la sabiduria en Grecia y es, en realidad, lo que hoy
podriamos llamar empirismo.

B.- Para Sdcrates todo el peso recae sobre la primera parte de
la palabra “philo-sophia”, y por tanto, mas sobre el acto que se
realiza sobre el resultado conseguido. Filosofia se convierte en
el esfuerzo por alcanzar la sabiduria, cosa que nunca se
consigue.

C.- Aunque fue Pitagoras el primero en llamarse a si mismo
“fildsofo”, sera Platdn (427-347 a.C.) quien invente la filosofia
dentro del contexto de los sofistas. Para Platén, la filosofia es
el conocimiento del “Ser”, de lo eterno e imperecedero. El
distingue a los sofistas de los filosofos y sabios: el “sophistés”
es aquel que cree poseer la sabiduria y pretende poder
ensenarla. El “philosophos”, en cambio, es la persona modesta
que sabe que no sabe nada, pero que, poseido por el “amor” a
la sabiduria, la busca durante toda su vida sin alcanzarla nunca
del todo. El verdadero calificativo de “sophos” (sabio) solo es
aplicable a los dioses.

2 FERNANDEZ VITORES, T.; “Tratado del primer engafio”, Ed. Confluencias,
Madrid, p. 51.

51



D.- Aristoteles entiende por filosofia, en su méas estricto
sentido, la metafisica en cuanto bisqueda de las causas y
principios de las cosas o del mundo fenoménico: el “Ser”.

E.- En la Grecia clésica el concepto de “philosophia” adquiere
un sentido casi religioso, concepto que asumird el imperio
romano. Su meta es la felicidad de la persona (eudaimonismo).
Los filésofos (estoicos y epicureos) propagan esta idea por el
mundo como predicadores ambulantes. En cuanto camino hacia
la felicidad, la filosofia consiste para los estoicos en la
blsqueda de una formacion teorica y sobre todo practica, es
decir, en la busqueda de la virtud. Los epicureos, en cambio,
definen la filosofia como blsqueda de la felicidad mediante la
razén. De ahi que domine la filosofia practica (ética), y que la
normativa (l6gica) y la fisica se subordinen a ella.

F.- la “gnosis”, la filosofia ya no es el descubrimiento
cognoscitivo del mundo mediante el entendimiento, en el
sentido de la tradicion de la Grecia clasica, sino el compendio
Para la religiosidad helenistico-romana de los “misterios” y en
de la actitud religiosa; de ahi que de ordinario desemboque en
especulaciones puramente religiosas. La verdadera filosofia
como actividad religiosa pretende alcanzar el conocimiento
espiritual. Por consiguiente, la filosofia ha de cumplir la
funcién de un servicio divino y debe limitarse a ese ejercicio
religioso.

H.- Para el judaismo tardio bajo el dominio helenistico (335-63
a.C.), la filosofia significa lo mismo que religién. El historiador
judio, Flavio Josefo, presenta a las comunidades hebreas de
fariseos, saduceos y esenios como tres escuelas filoséficas y no
religiosas tal como se las conoce. lgualmente se equiparan
filosofia y religién judia en el libro biblico de los macabeos:
donde el rey griego, Antioco IV (Epifanes), desprecia el
judaismo como “religion palabrera” (2Mac 5,10); y a la
inversa, los martires macabeos figuran como representantes de
la filosofia (2Mac 7, 9).

52



3.2.2.- DEFINICION METAFISICA DE PERSONA

Aristoteles definio a la persona como un animal que tiene
“logos”, es decir, como un animal racional que tiene capacidad
de comprension y expresion. En este sentido, “logos” significa
tanto la capacidad de entender, como la capacidad de expresar
lo entendido a través de la palabra. El “logos” no sélo abarca
las funciones intelectuales, sino también las directamente
conexionadas con ella, como por ejemplo, las funciones del
apetito racional.

Cuando los escolasticos tradujeron “logos” por “rationale”
conservaron esta amplia significacion. “Animal racional” no
significa en la filosofia medieval un animal dotado de
inteligencia, sino también un animal dotado de todas las
facultades superiores, es decir: la inteligencia, la voluntad y los
sentimientos superiores y religiosos.

Todas estas definiciones ponen de manifiesto que la persona es
un “animal racional”, y la racionalidad implica la libertad. La
libertad supone que la persona no esta definida, que puede
hacer una cosa o puede no hacerla. Pero como eso esta incluido
en la racionalidad, su definicion misma implica ya una
indefinicién de la persona en su funcion espiritual. En cuanto
“espiritu” la persona es libre, en cuanto cuerpo se puede definir
como “todo cuerpo”.

Pero, ¢qué quiso decir exactamente Aristételes y los
escolasticos medievales cuando tradujeron su definicion como
“animal racional”? La filosofia moderna entiende por
“racional” ser intelectual; pero ni el “logos” griego, ni el
“rationale” medieval, tal y como lo emplearon los escolasticos,
tiene esta significacion tan restringida.

Hoy en dia casi nadie admite esta definicidn; unos porque
consideran que no le va lo de animal; otros porque consideran
que la racionalidad no es una conquista humana ya lograda,
sino que la persona esta en vias de “Ser” racional.

53



3.2.3.- LA “INTELIGENCIA” BIBLICA FRENTE A LA
FILOSOFIA GRIEGA

3.2.3.1.- La antropologia biblica frente a la griega

Es indudable que la filosofia griega fue el origen del
pensamiento. Frente a los mitos, los griegos dieron mucha
importancia al conocimiento y el saber de las cosas a través de
la razon. Esta ha sido el fundamento de nuestra civilizacion
occidental.

Pero el mundo biblico piensa y ve el entorno de diferente
manera que la concepcion empirica de influencia griega. El
hebreo mira todo con “los ojos del corazon” y no con los de la
razdn. Su vision religiosa hizo que se fijase mas en las cosas
pequefias que en los grandes planteamientos. Desde antiguo, su
relacion con Dios hizo que valoraran mas la “dimension
espiritual” que la racional; los sentimientos y emociones frente
a la praxis en todos los 6rdenes de la vida, incluso en las
relaciones interpersonales.

El idioma griego clasico o “koiné ” fue una lengua indoeuropea,
el hebreo y arameo son lenguas semiticas. Esta diferencia
lingliistica hizo también que sus estructuras mentales y
espirituales fueran completamente diferentes.

A continuacién vamos a resumir las antagdnicas concepciones
y definiciones de ambas formas de “Ser”. Estas diferencias
reflejan las dos visiones que griegos y hebreos tienen de las
personas, la vida y el mundo que nos rodea’®:

A.- EL GENIO GRIEGO

1.- El genio griego es esencialmente l6gico, analitico y
ordenador. La logica es una palabra griega que deriva del

13 LOPEZ ASENSIO, A.; “Sabiduria judia de Calatayud y Sefarad”, Zaragoza,
2009, p. 23-24.

54



verbo “lego” (escoger, reunir, enumerar, narrar). De
ahi proviene “logos” (enumeracion, cuenta, palabra, tratado,
razon). “El espiritu griego en todo quiere comprender,
buscando la razon de todo hasta la claridad perfecta. No por
casualidad la palabra “logos” designa a la vez la razon, es
decir, la explicacion; y el lenguaje que para el griego es la
expresion misma de la razon'#”.

2.- El griego siente la necesidad primordial de ver las cosas
claras en su mente, de pensar las cosas. Para ello procura
discernir bien los objetos de su conocimiento, definirlos por
medio de la analogia y la abstraccion. Tomando ese punto de
referencia, ya es capaz de razonar, sistematizar, dirigir y
construir.

3.- El griego ve al mundo como un cosmos, es decir, como un
orden, como una organizacién armoniosa que la persona puede
comprender, concebir, captar y utilizar. EI mundo es un
espectaculo contemplado desde el exterior.

4.- La mentalidad griega tiene una tendencia muy marcada
hacia el dualismo que diferencia a la materia del “espiritu”, al
cuerpo (soma) del alma (psijé). Un griego no comprende la
resurreccion del cuerpo, pues para él la muerte libera el alma
de la carcel del cuerpo. Su ideal, desde Platén, es la
inmortalidad del alma, la incorruptibilidad. Este lenguaje
griego presiona y perturba el lenguaje hebreo tradicional de
unidad alma-cuerpo, como luego veremos.

5.- Aunque el tiempo es cambio, no es mas que un perpetuo
recomenzar, un retorno constante al punto de partida, un circulo
cerrado e inmutable. El tiempo es ciclico, regulador, mecanico
y ciego. No tiene novedad, todo se repite de forma ciclica.

B.- EL GENIO HEBREO

1.- Para la persona biblica, el mundo no es un espectaculo que
hay que contemplar para comprenderlo, sino que es una historia

14 FONTOYSONT; “Vocabulario griego”; p. 19; 2.

55



que hay que vivir. El hebreo no se preocupa por definir ese
mundo, sino que reclama una ensefianza fundamentada en
hechos. Mientras que los griegos buscan una “sabiduria”, los
judios piden “sefiales”.

2.- Las palabras hebreas “jojma” (sabiduria) y “jojam” (sabio)
se aplican a la facultad de formar los pensamientos que se
suponen en concordancia con el orden divino del mundo. La
sabiduria no proviene de la razén, sino de Dios.

3- El hebreo no se plantea el problema del conocimiento,
porque no es una cualidad de la “inteligencia racional” en
busca de una verdad objetiva, sino el cumplimiento y la
realizacion de si mismo apoyéandose en Dios.

4.- La palabra no es un “logos ” en el sentido griego del término
(una palabra-pensamiento); sino el “dabar” hebreo que se
traduce —no solo por “palabra” también por ‘“asunto”,
“acontecimiento”, “cosa que viene” (Gn 15, 1; 18, 14; 20, 8;
22,1; 1 Re 11, 41).

La palabra “dabar” no dice lo que las cosas son en si mismas,
sino mas bien para qué son; qué llegaran a “Ser” y cual es su
razon de “Ser'®”. Una palabra no es simplemente la traduccion
de un pensamiento, es ademas un acto de poder, de dominio, de

15 Segtin el espiritu hebraico, “el lenguaje no dice lo que las cosas son, sino lo que
el sujeto hace de ellas... El hebreo no ve las cosas que hay en el mundo en lo que
ellas son, sino en lo que ellas estan llamadas a ser; y las refiere a su fin; las integra
en un movimiento, en una historia. El hebreo, al hablar, se esta afirmando a si
mismo como obrero de un mundo en movimiento, como agente de una historia que
se esta realizando. EI hombre existe a imagen de Yahvé, el cual, después de crear
el mundo, lo ordend por medio de su palabray continGia dirigiéndolo por medio de
su palabra... Indiscutiblemente, el lenguaje refleja la manera con que el hebreo se
sitlia en relacion con las cosas. En su estructura profunda el lenguaje griego dice
lo que es, tal como es, en el estado puro, geométrico y fisico; lo que es tal como lo
vemos, tal como lo ponderamos, tal como lo pensamos. El lenguaje hebraico
traduce el sentimiento de los hombres que se dejan dominar por la vision de las
cosas y por sus medidas; que buscan —mas alla de las cosas en estado bruto- su
significacion, la voluntad que en ellas se expresa, la “palabra” que dichas cosas
traducen. El griego mira al mundo para contemplarlo en la suprema “teoria”; el
hebreo escucha al mundo para responderle. El griego es un sujeto pensante; el
hebreo, un sujeto responsable. El griego reflexiona; le hebreo obedece”
(LEENHARDT; “Cece estmon Corps”; p. 28-29).

56



autoridad y de eficacia. La palabra hebrea es la expresion de la
persona que conserva su valor unipersonal.

4.- Si para el griego el drgano humano privilegiado es el ojo,
para el hebreo también serd el oido. Por ello, el oido y los labios
seran los 6rganos sociales y religiosos por excelencia'®. Hablar-
oir es el camino para que las personas se comuniquen y
dialoguen.

3.2.3.2.- La “inteligencia” biblica frente a la griega

El paso de la problematica de las filosofias griegas a la del
mundo biblico no puede darse mas que por una renovacion total
del pensamiento, lo que Pablo de Tarso llama la “renovacion
de la mente”: “No sigais la corriente del mundo en que vivimos,
mas bien transformaos por la nueva mentalidad. Asi sabréis
ver cudl es la voluntad de Dios, lo que es bueno, lo que le
agrada, lo que es perfecto” (Rom 12, 2).

El Apdstol estd convencido que la renovacion de la
“inteligencia” es posible gracias al “espiritu”: “Tenéis que
renovaros en lo mas profundo de vuestra mente, por la accion
del Espiritu” (Ef 4, 23); el escenario por las que se actla y se
conoce.

La palabra que utiliza el Evangelio de Marcos para esta
renovacion entendida como conversion es “metanoiete”
(arrepentios): “Arrepentios (renovad vuestro corazén, vuestra
inteligencia) y creed en el Evangelio” (la buena noticia)” (Mc
1, 15).

16 En la Biblia se habla de la “circuncision” de los oidos y de los labios (Jer 6, 10;
Ex 6, 12, 30): operacion que los pone en buena disposicion y funcionamiento. Se
habla también de la “circuncision del corazén” (Dt 10, 16; 4, 4), porque el corazon,
que es la sede de la inteligencia, “escucha”; y es adonde llega la palabra (Dt 30, 14;
Jer 31, 33), eso es comprender.

57



La filosofia cristiana es un pensamiento que se desarrolla a
partir de esta renovacion de la “inteligencia”. Si por filosofia se
entiende exclusivamente la filosofia griega, cierto que no hay
filosofia cristiana. Si por “razon” se entiende las categorias del
pensamiento helénico, cierto que la aportacion biblica no es
racional. Entonces ¢la estructura profunda del pensamiento
griego no es la misma que la del pensamiento biblico? Toda la
cuestion esta en saber si las formas de la razon helena son las
de la razén humana.

Es de notar que estas categorias se muestran cada vez mas
insuficientes en fisica, biologia y psicologia para comprender
lo real. También en ciencia hay que renovar las categorias de
nuestras categorias racionales. Es un buen sintoma para el
pensamiento biblico que, ante esta inadecuacion, se encuentre
del lado de la realidad viva. ¢(Es capaz la l6gica griega de
comprender el crecimiento de un arbol a partir de una simiente?

Desde el punto de vista biblico no hay oposicion entre lafe y la
“inteligencia”. Para los profetas, la “inteligencia humana” se
sustenta en la persona que deposita su confianza en Dios y en
su accion transformadora: “Os daré un corazén nuevo y pondré
en vosotros un espiritu nuevo; os arrancaré ese corazon de
piedra y os daré un corazon de carne. Pondré dentro de
vosotros mi espiritu” (Ez 36, 26-27).

La oposicién entre la fe y la razén es una idea de filésofos, de
fildsofos griegos que analizan las categorias del pensamiento
sin llegar a comprender lo que es la renovacion de la
“inteligencia” por el “espiritu” que aporta la fe. Por medio de
esta renovacion, el cristiano es una ‘“creatura nueva”, un
“persona nueva” que no busca el ideal griego de la
“eudaimonia” (la dicha), ni se cree justificado por la “arete” (la
virtud) y el “soberano bien” griego.

Pablo de Tarso dice al respecto: “Hablamos, sin embargo, entre
los perfectos, una sabiduria que no es de este siglo, ni de los
principes de este siglo, que quedan desvanecidos: sino que

58



ensefiamos una sabiduria divina, misteriosa, escondida,
predestinada por Dios antes de los siglos para nuestra gloria;
que no conocid ninguno de los principes de este siglo” (1Cor 2,
6-8).

Aqui se refleja muy bien que la sabiduria cristiana no tiene nada
en comun con las filosofias paganas mas que el nombre. Ella es
de otro orden sobrenatural. Las categorias de la antigua
sabiduria (dicha, virtud, bien) no son transportables en su
dimension nueva. Se trata de algo distinto; es otro lenguaje. Las
sabidurias paganas siempre eran mas O menos una
acomodacidn, un arte de resignarse a la condicion humana. Por
consiguiente, el cristianismo no es una ética en el sentido
heleno.

3.3.- LA “INTELIGENCIA” EN EL ANTIGUO
TESTAMENTO

3.3.1- EL “CORAZON”: ORIGEN DE LA “INTELIGENCIA
ESPIRITUAL”

La palabra hebrea “leb” se traduce normalmente por “corazon”,
siendo uno de los vocablos antropolégicos mas frecuentes en el
Antiguo Testamento y siempre relacionado directamente con la
persona razonante.

La mayoria de los textos atribuyen al “corazén” funciones
intelectuales y racionales, es decir, lo que nosotros asignamos
a la cabeza y al cerebro: “El corazdn del inteligente busca
ciencia” (Prov 15, 14); “El corazon del sabio hace grande su
boca” (Prov 16,23); “Hay que contar nuestros dias, y que esto
nos ensefie a conseguir un corazén sabio” (Sal 90, 12).

Estos textos ponen de manifesto que la abundancia de
conocimiento procede de un “oir que sabe aprender”. Por ello,
la sabiduria de Salomdn consiste en no pedir una larga vida,
riqueza o la vida de sus enemigos, sino “un corazon capaz de
oir’ (IRe 3, 9-12). El “corazdn” es sabio ¢ instruido

59



precisamente en cuando dispuesto a oir: “El corazon del
inteligente consigue conocimiento, el oido del sabio lo busca”
(Prov 18, 15).

En tales contextos, “corazén” puede traducirse por “razon”.
Este matiz es muy importante, pues el judaismo biblico nos da
las claves de la espiritualidad: “conocer a Dios con los ojos del
corazon y no de la razon”. El que quiere entenderlo
intelectualmente nunca comprendera su misterio. El que lo
quiera comprender abiertamente con “los ojos del corazén”,
experimentard su “amor” y su humanidad.

Pero el pensamiento biblico también asocia la libertad humana
con los pensamientos fabricados en su “corazén” que, por
naturaleza, siempre piensa y se inclina al mal: “Viendo Yahvéh
cuanto habia crecido la maldad del hombre sobre la tierra, y
como todos sus pensamientos y deseos solo y siempre tendian
almal...” (Gn 5, 5); “Los deseos del corazén humano, desde la
adolescencia, tienden al mal” (Gn 8, 21). Por consiguiente, la
“inteligencia” es un acto que procede de la libertad del
“corazon”, de una accion, de una eleccidn, de una disposicion
del mismo “corazén” que deposita su confianza en Dios.

En consecuencia, el “corazén” biblico, que simbolicamente
representa los sentimiemtos y las emociones del interior de las
personas, abarca todo lo que nosotros atribuimos a la
“inteligencia”: capacidad cognoscitiva, razén, comprension,
ciencia, conciencia, memoria, saber, meditar, juzgar, orientar y
sabiduria.

Todo ello es necesario para gustar a Dios dentro del “corazén”,
dentro de nosotros mismos. So6lo experimentando a Dios
podemos conocerlo (en primer lugar) para después entenderlo
(en segundo lugar). Como buen conocedor de Dios, san Agustin
de Hipona decia: “cree (conel corazén) para que entiendas
(con la razédn), y entiende (con la razén) para que creas (en el
corazén)”.

60



Dios esta en el “corazon de cada persona” y solo hay que
abrirle las puertas para que actle y veamos la vida y los
problemas vitales como los ve El: con serenidad, “amor” y
reconciliacién. La persona estd llamada a evolucionar y
cambiar su conciencia moral desde la fe. La vida es la mejor
escuela para alcanzar este objetivo, pues nos ensefia su leccion
a diario: aprender a vivir, aprender de los errores y transformar
el “corazon” (conversion) para cambiar, humanizar vy
evolucionar.

3.4.- LA “INTELIGENCIA” EN EL NUEVO
TESTAMENTO

34.1- LA FE ABRE LA “INTELIGENCIA” PARA
COMPRENDER A DIOS

Nada mas contrario a la teologia biblica de la fe y a su
concepcidn de la “inteligencia”, que las dicotomias cartesianas
entre la “razon natural” y la propia fe: el fideismo. Segun
Descartes, la fe es el menester de la voluntad, no del
“espiritu”.

En el Nuevo Testamento la fe (llamada “pistis ) continda lo
que el Antiguo Testamento llama la “inteligencia” y
conocimiento de Dios. Segun el Evangelio de Juan, la “pistis”
es el acto esencial de la persona: “El que cree en El no es
juzgado; el que no cree, ya esta juzgado, porque no crey6 en el
nombre del Unigénito Hijo de Dios. Y el juicio consiste en que
vino la luz al mundo, y los hombres amaron mas las tinieblas
que la luz, porque sus obras eran malas” (Jn 3, 18-19).

Por tanto, en el Nuevo Testamento la fe es también una
“inteligencia”, un conocimiento. En el Evangelio de Juan, por
ejemplo, va unida la fe con el conocimiento: “Nosotros hemos
creido y sabemos que tu eres el Santo de Dios” (Jn 6, 69); <Y
nosotros hemos conocido y creido” (1Jn 4, 16).

17 DESCARTES, R.; “Reglas para la direccion del Espiritu”, III, A.T., X, p. 370.

61



Para el evangelista Mateo, la fe como “inteligencia espiritual”
(sobrenatural) es una accion que nace en los secretos del
“corazon”, en la fuente del “Ser” que define su esencia y
existencia. Pregunta Jesus: “;Crees tu esto?” (Jn 11, 26),
“¢Creéis que puedo yo hacer esto? Respondiéronle: Si Serior.
Entonces toco sus ojos diciendo: hagase en vosotros segun
vuestra fe” (Mt 9, 28).

Para Pablo de Tarso la fe es “inteligencia” del misterio de
Cristo: “Al leerlo podréis daros cuenta del conocimiento que
tengo del misterio de Cristo” (Ef 3, 4). El “mysterion” es
inteligible e inagotable para la deleitacion del “espiritu”.
Aungue su contemplacién nunca llega al fondo de Cristo, sin
embargo, goza de El eternamente.

3.4.2.- LA “PERSONA-INTELIGENCIA” EN PABLO DE
TARSO

El Apdstol Pablo completa su vision antropoldgica con la
consideracion de la “persona-inteligencia” (nous). No se trata,
como piensan los griegos, de una especie de érgano superior
que es la sede de la “inteligencia”, del conocimiento y de la
voluntad de la persona; sino de toda la persona considerada
como una dimensiéon concreta de su vivir'® bajo tres
perspectivas:

1.- La “persona-inteligencia” es su cualidad intelectual. Se trata
de la persona como sujeto consciente, como el “yo0” que “sabe”,
que “comprende”, que “decide” (Fil 4, 7; 1Cor 14, 14-19; Rom
14, 5). En este caso es sinoénimo de “persona interior” (6eso
antropos).

2.- Desde la perspectiva creyente, la “inteligencia” aparece
como un “plan” de Dios y un conocer proyectado por la

8 GONZALEZ RUIZ, J. M.; “La Dignidad de la Persona segln san Pablo”,
Instituto Social Leon XIIl, Madrid, 1956, p. 99.

62



voluntad hacia la praxis. La persona posee “un nous de Cristo”
(1Cor 1, 16), tiene su “inteligencia” iluminada por la gracia de
Dios y puede, bajo su guia, trazar planes validos para que la
persona los lleve a la accion.

Por el contrario, los paganos que rechazan la manifestacion de
Dios en su conciencia o a través de la naturaleza, han incurrido
en un “nous descalificado” (adoximos vous), es decir, su
“inteligencia” ha quedado entenebrecida, dando entrada a
errores sobre la divinidad, e inhabilitada para trazar un “plan”
moralmente valido.

3.- Ahora bien, Pablo, consciente de sus principios, coloca a la
“persona-inteligencia” dentro del marco de su salvacion. La
“persona-inteligencia” es lo que hoy llamariamos la razon y la
voluntad humana.

En la carta a los Romanos queda patente: “Yo soy un hombre
carnal, vendido a la tirania del pecado; verdaderamente lo que
yo hago no lo comprendo, pues no hago lo que quiero, sino que
hago lo que odio. Ahora bien, si hago lo que no quiero, estoy
de acuerdo con la ley en que ella es buena; en realidad, no soy
yo el que realiza la accion, sino el Pecado que habita en mi.
Pues yo sé que en mi no reside bien alguno, quiero decir en mi
carne; en efecto, querer el bien esta a mi alcance, pero no asi
el llevarlo a cabo; ya que yo, por una parte, dejo de hacer el
bien que quiero, y por otra realizo el mal que no quiero. Asi,
pues si yo hago lo que no quiero, no soy yo el que realizo la
accion, sino el Pecado que reside en mi. Descubro, pues, esta
ley: cuando quiero hacer el bien, se pone a mi alcance el mal.
Pues yo realmente me complazco en la ley de Dios desde el
punto de vista del hombre interior; pero advierto otra ley en
mis miembros que lucha contra la ley de mi razén y me
encadena a la ley del Pecado, que esta en mis miembros” (Rom
7,14-23).

El Apéstol, con una fuerte experiencia de Dios tras su
conversién en Damasco, llega a la conviccion de que el mal
nace de larazon vinculada a la propia naturaleza humana. Hacer

63



el bien nace de la “espiritualidad” que surge de la vivencia de
Dios en el “corazdn”, en su “persona-inteligencia”.

3.4.3.- LA “SABIDURIA DE CONCIENCIA” EN PABLO DE
TARSO

Para Pablo de Tarso “débil de conciencia” (1Cor 8, 7) es aquel
que se deja influir por la conducta de las personas y el entorno
que le rodea. Como Apostol vivié una inestabilidad perpetua
debido a esta “debilidad”. Estaba sometido a la persecucion, a
la turbacion, al temor y a todas las pasiones que influian sobre
sus actos. No era duefio de si mismo.

Por el contrario, para el Apdstol “sabio” es aquel que “solo
busca en su razén” los motivos de su conducta. Completamente
auténomo, no se pliega a las personas ni a los acontecimientos:
es “fuerte”. En algunos momentos de su vida, Pablo fue “fuerte
en Cristo”, lo que le dio sabiduria de vida y libertad de
conciencia y accion.

La solucion que plantea es sencilla: para obrar rectamente no
basta seguir el dictado de la propia conciencia, aunque sea
cierta y objetiva, sino incluso mirar a la conciencia del préjimo,
aungue sea errénea.

En efecto, no hay que buscarla precisamente en la conciencia,
sino mas bien en la caridad (amor) como regla suprema de
conducta. La moral helenistica, por el contrario, ensefia a vivir
s6lo siguiendo la voz de la propia conciencia (sabiduria) y
relativiza la opinion de la persona. Para el Apostol, la ley
primordial no es ya nuestro propio interés, por muy elevado que
pudiéramos concebirlo, sino el interés del projimo.

Pero la libertad de conciencia (la protagonista del propio
destino y de las propias decisiones) puede hacer caer a las
personas hacia dos peligros: no cambiar al “amor” (ver la
realidad sin “amor”) y caer en un relativismo egoista: solo “y0”
y no el bien del préjimo.

64



El bien del préjimo es lo que perseguimos, y no el nuestro; en
esto no obedecemos a exigencias de fuera, sino a la presién del
“amor”: ésta no instruye solamente sobre lo que es licito o
ventajoso, sino que hace buscar lo que es provechoso para los
demas, lo que puede beneficiar al prdjimo. Este es el sentido
ultimo de la “inteligencia espiritual” en Pablo de Tarso.

3.44- LA “INTELIGENCIA” 'Y LAS VIRTUDES
TEOLOGALES

Las virtudes teologales cristianas son espirituales y no
psicoldgicas. Son del orden del “pneuma” (espiritu), y no de la
“psyche” (relativa a “sarx” o carne). Un andlisis psicoldgico
nos permite distinguir lo espiritual de todo lo que no es:

1.- La fe (virtud teologal) no es una creencia que resulta de la
psicologia. El andlisis psicologico puede afectar a todo el
contexto de la fe y a todo lo que no es. Como ya hemos visto,
la fe es una “inteligencia espiritual” (sunesis pneumatijé) (Col
1, 9), un conocimiento sobrenatural que es dado por el
“espiritu” (pneuma) de Dios.

2.- La caridad no es un “amor” afectivo, ni una filantropia que
se explique por motivos psicol6gicos 0 humanitarios; tampoco
un sentimiento, una afeccién, ni una pasion. Mas bien es de otro
orden: “espiritual” y sobrenatural.

3.- La esperanza nada tiene que ver con un optimismo natural o
un temperamento feliz. También ella es una virtud sobrenatural
porque es “espiritual”. Puede subsistir a pesar de los naufragios
y del abandono humano; “De profundis clamavi ad te domine”
(“A ti clamo, Sefior, desde lo profundo”) (Sal 129, 1).

Los grandes escritores con fuerte experiencia de Dios no se han
equivocado nunca. Siempre han distinguido lo que pertenece a
lo psicolégico (carnal, biolégico, organico) de lo “espiritual”.
Esta diferenciacion ha sido el principio de toda “espiritualidad”

65



y mistica de judios, cristianos y musulmanes; asi como del resto
de religiones serias.

Toda la obra de san Juan de la Cruz y Teresa de Avila se ha
dirigido a dejar claro esta distincion entre el mundo afectivo del
“espiritual” en union con el “espiritu de Dios”, como veremos
al final de este ensayo.

66



4.- POR EL “ESPIRITU DE DIOS”
SE ALCANZA LA “ESPIRITUALIDAD”



41- EL “AMOR DE DIOS”: PRINCIPIO DE LA
“ESPIRITUALIDAD”

La “inteligencia espiritual” proviene del contexto biblico de la
palabra “espiritu”. Los significados que hoy se asocian a este
vocablo en el lenguaje corriente plantean un problema. En la
actualidad, el “espiritu” se define como oposicion a lo
corpéreo, al instinto, a la forma exterior de las cosas y a otras
realidades analogas.

Solo en el marco del acontecer que parte de Dios se puede
hablar del “espiritu” desde un punto de vista teoldgico: este
discurso teoldgico adquiere su univocidad a partir del hecho de
que Dios ofrece la salvacion presente, es decir, un proyecto de
vida basado en el “amor” y el perdén, los fundamentos para que
la vida encaje y tenga un sentido personal y practico hacia los
demas.

Para ello, debemos salir de nuestro escondite y aceptar dicha
salvacion (estabilidad personal y emocional) como un regalo
del “espiritu de Dios” que remueve el interior de la persona.
Dios da a todas las personas la vida, el soplo vital en toda
circunstancia. La autodonacién de Dios en el “espiritu” es
directamente experimentable para todos aquellos que son
afectados por ella.

Pero la donacion amorosa de Dios encuentra su expresion
especial y central en el hecho de que, en el Evangelio, El llama
atodas las personas a “Ser hijos suyos”, para que asi conformen
su voluntad a la voluntad divina, para que se renueven en su
“espiritu vivificante”. De este modo, el “espiritu de Dios” s6lo
es acogido, reconocido y correspondido de un modo consciente
por aquellos para quienes su accion es el fundamento de su
querer y de su obrar, para los que “andan segun el espiritu”
(Gal 5, 15).

La caracteristica fundamental de la manifestacion del “espiritu
de Dios” no es la vivencia de un poder superior, sino mas bien

68



la conformidad de aquellos que son tocados por El con su
justicia y bondad; tal como se ha revelado a Moisés y los
Profetas (para los judios), en Jesucristo (para los cristianos), en
Mahoma (para los musulmanes), y en aquellos que sigue
revelandose a diario con su expresion de “amor”.

La presencia viva de Dios nos abre al otro y para el otro,
pertenece necesariamente a la experiencia del “espiritu”. Es por
ello que en la teologia de Pablo de Tarso el “espiritu” toma las
dos formas concretas siguientes: por un lado, los dones
espirituales®® (1Cor 12) que se miden por el “amor” (1Cor 13);
y por otro, el comportamiento de la “persona nueva” como
fruto del “espiritu” (Gal 5, 22) como consecuencia del “amor”.

4.2.- EL “ESPIRITU DE DIOS” EN EL ANTIGUO
TESTAMENTO

4.2.1.- EL “ESPIRITU DE DIOS” COMO SOPLO DE VIDA:
EL “RUAH”

Se llama “espiritu de Dios” (Filén de Alejandria lo denomina
“Espiritu Divino™) y “espiritu Santo” (como lo denomia la
literatura rabinica hebrea y neotestamentaria cristiana) al
“espiritu” de la persona que procede de Dios, pero, sobre todo,
una entidad extrahumana que actGa de un modo autbnomo y
que realiza la obra de Dios sobre la tierra: perfeccionando la
creacion (Sab 1, 7; 12, 1) y proclamando la profecia inspirada
por el “espiritu de Dios” como fuente de didlogo entre El y las
personas (Eclo 48, 12).

Hasta la época helenisca (hasta el 313 a.C.), el Pueblo de Israel
utiliza la palabra hebrea “ruah” para designar, en primer lugar,
el hecho sorprendente de que se mueva lo inaprehensible: el
“aire”. Pero lo que llama la atencién no es tanto este

% Los dones del espiritu son gracias especiales que otorga Dios a través del
“Espiritu Santo” para fortalecer la vida de las personas creyentes: sabiduria,
entendimiento, consejo, fortaleza, ciencia, piedad y temor de Dios.

69



movimiento mismo, cuanto el dinamismo que en El se
manifiesta. El significado fundamental podriamos decir que es
“soplo”, “viento”, es decir, un “soplo de vida” como
consecuencia del influjo directo de Dios (Gn 8, 1; Am 4, 13; Is
40, 7; Sal 104,4).

Asi pues, al hablar de la persona, el Antiguo Testamento biblico
no utiliza expresiones abstractas que clasifican con toda
exactitud distintas facultades de la persona, sino mas bien
describe a la persona tal como aparece y tal como se comporta
con su projimo. Por eso, en el caso de ”ruah”, el “soplo vital”
es la expresion de la dindamica del comportamiento humano.

La diferencia con respecto al concepto de “corazén”, que tiene
afinidad con el de “espiritu” y guarda cierto paralelismo con él
(Ex 35, 31), hay que formularla a partir del modo distinto con
que ambos se manifiestan: el “corazon” reside en la persona, ha
sido creado también por Dios, pero no tiene las caracteristicas
de un don que entra y vuelve a salir de él como ocurre con el
“soplo” fugaz del “espiritu”.

Si el “corazén” designa el querer, la decisidn y la valentia; el
“espiritu” indica la tendencia de la energia vital, la salida de si
mismo entendida como accién y también como éxtasis
experiencial.

4.2.2.- EL “RUAH” COMO “ENERGIA VITAL”

“Ruah” es expresidon de la “energia vital” tanto individual (Jue
15, 19) como colectiva (Num 16, 22) de la que carecen los
idolos (Jer 10, 14), pero no Dios. En el interior de los idolos de
madera o de piedra no hay “ruah”, es decir, nada de “aliento”
ni “fuerza vital” que haga posible un despertar y levantarse
(Hab 2, 19; Jer 10, 14). Solo cuando Dios mete el “ruah” como
“aliento” en el “corazon” de la persona, se vivifican los cuerpos
(Ez 37, 6.8-10).

70



Pero “ruah” no significa el “aire” como tal, sino el “aire” en
movimiento que Dios utiliza como instrumento vivificante y
bendicion vital y personal. Por consiguiente, “ruah” indica casi
siempre un fendmeno poderoso que depende de la disposicion
de Dios, el cual da este “viento” que es “fuerza de vida”
creadora (Job 34, 14ss.; Sal 104, 29ss.). Es El quien introduce
el “ruah” en el interior de la persona (Zac 12, 1) y determina la
duracion de su misma vida (Gen 6, 3).

Por otra parte, el “ruah” de Dios no llega nunca a concebirse
como la cualidad mas elevada de la persona que la distigue del
mundo animal. Mas bien, dado que el “soplo” viene de Dios y
el “espiritu” de la persona es un don de Dios, el “espiritu” es
esencialmente algo divino. Este poder divino (Is 31, 3) esta
presente en todas partes y del que no podemos huir (Sal 139,
7).

En cuanto tal “fuerza dindmica” irrumpe en la persona (Jue 14,
6; 1Sam 16, 13), la reviste (Jue 6, 34), reposa sobre ella (2Re 2,
9; Is 11, 2), la impulsa (Jue 13, 25); todo esto caracteriza la
influencia enérgica de Dios en su obrar amoroso que rebasa las
posibilidades humanas.

4.2.3.- EL “RUAH” COMO “FUERZA DE VOLUNTAD”

Hemos visto que el “ruah” humano se manifiesta en el hecho
de que expresa el fuerte “soplar del viento” y la actividad
vivificante y autorizante de Dios. Pero “ruah” no sélo es
apropiado para representar movimientos animicos, sino incluso
para ser vehiculo de acciones enérgicas de la voluntad humana
(Esd 1, 5).

Fuerza y libertad de la voluntad humana dependen de la
actividad de la energia de Dios®. El que una persona sea
viviente en cuanto “espiritu”, quiera lo bueno u obre con

2 WOLFF, H.W.; “Antropologia del Antiguo Testamento”, Sigueme, Salamanca,
2001d, p. 60.

71



autoridad, no le viene de si mismo, sino del “aliento” de Dios
que transforma el animo y la volundad de la persona.

43.- EL “ESPIRITU DE DIOS” EN EL NUEVO
TESTAMENTO

4.3.1.- EL “ESPIRITU DE DIOS” COMO “PNEUMA”

El Nuevo Testamento cristiano se escribio en lengua griega.
Los evangelistas tradujeron el “ruah” veterotestamentario por
la raiz griega “pnew”, de la que se deriva el concepto
neotestamentario de “espiritu” (alma). Entre las expresiones
que se derivan de dicho vocablo traducido del hebreo,
encontramos las siguientes:

1.- “Pneo” significa “soplar, insuflar” (referido al viento y al
aire en general, y también a los instrumentos musicales);
“repirar” (también en el sentido de estar vivo); “exhalar” un
aroma o algo semejante (tambiénse dice del fuego: echar
chispas); “irradiar ira”, “valentia”; pero también “bondad”
(todo lo cual se concibe probablemente como llevado por el
elemento aire).

2.- “Pnoé” se traduce por “soplo, soplido, aliento, inspiracion
de una divinidad, exhalacion y vaho”.

3.- “Ekpnéo” significa “exhalar, expirar, cesar de respirar
(tanto en el sentido de morir como, como en el de perder el
aliento), dejar de soplar”.

4.- “Pneima” es la expresion mas comin en el Nuevo
Testamento para designar el “espiritu”, e indica lo que resulta
de esta accion: el aire en movimiento como una sustancia
especial que adquiere un poder efectivo a través de este
movimiento. El significado primario de “pneuma” es pues,
“viento”, “soplo inspirado por Dios”.

Segln esta terminologia, la persona puede participar de la
naturaleza espiritual o “neumadtica” de Dios en Cristo, que es el

72



“espiritu vivificante”, el que tiene el poder de dar la vida porque
es “neuma” y participa, por tanto, del poder creador de Dios.
Pablo de Tarso lo deja claro: La persona sera “neumatica” o
espiritual, llegara a ser un “neuma” con Cristo (1Cor 6, 17). De
esta manera, la naturaleza humana sera del mismo orden que la
de Dios en Cristo Jests. “Ser en el neuma” (vida espiritual) o
ser ¢l mismo “neuma”, al igual que Dios en Cristo Jesus.

El “espiritu” se asienta en el propio organismo fisico de la
persona para ir depositando en él un germen invisible pero
eficaz. Si la persona es cuerpo y “espiritu” (alma), por
naturaleza también es espiritual porque es “espiritu” invadido
e impulsado por lo divino, la fuerza directriz que impulsa a la
persona.

El vocablo “pneuma” aparece con fuerza en el Evangelio de
Juan, el cual relata que Jesus dijo a Nicodemo: “El viento de
donde quiere sopla, y oyes su sonido, mas no sabes de donde
viene, de donde va; asi es todo aquel que es nacido del
Espiritu” (Jn 3, 8). Asi como el viento es invisible y, sin
embargo, se ven y se sienten claramente sus efectos, asi obra el
“espiritu” de Dios en el “corazédn” humano. El poder
regenerador que ningun ojo humano puede ver, engendra una
vida nueva en el interior; crea un nuevo ser conforme a la
imagen de Dios. Aunque la obra del “espiritu” es silenciosa e
imperceptible, sus efectos son manifiestos. Cuando el
“corazon” ha sido renovado por el “espiritu” de Dios, el hecho
se manifiesta en la vida.

En la literatura Apostélica posterior (a partir de la muerte de
Jesus), el “espiritu de Dios” sera traducido como “alma
humana”, una palabra que proviene del vocablo latino “anima”,
que significa “lo que anima”, en el sentido de aquello que
fortalece a la persona y le da su fuerza vital: vivificacion.

73



4.4.- “EL ESPIRITU DE DIOS” EN PABLO DE TARSO
4.4.1.- “SOMA-PNEUMATIKOS” EN PABLO DE TARSO

Para Pablo de Tarso, el concepto de “espiritu” estd
esencialmente opuesto al de “carne” (cuerpo) (Rom 8, 2-13;
Gal 5, 17). En efecto, la nocion de “sars” o “carne” en Pablo
juega un papel decisivo en su antropologia. Jamas tiene el
alcance que le da la filosofia griega: la esencia corporal, es
decir, el propio cuerpo en cuanto substancia bioldgica.

Para Pablo “carne” no designa solamente la esencia material,
sino que se aplica a toda persona inmersa en el vivir terrenal
bajo tres fundamentos teoldgico-metafisicos?:

A.- Al principio de su apostolado, la palabra “carne” tiene un
sentido analogo a “cuerpo”: el “Ser humano” corporal viviente
(Gal 4, 13; 2Cor 12, 7; 2Cor 4, 11; 1Cor 5, 5).

B.- Partiendo de este significado, la expresién paulina se va
diferenciando cada vez mas de la inicial. “Carne” va
adquiriendo una mas concreta significacion: el “Ser humano”
en su debilidad y caducidad, en contraste con Dios y su “Ser-
Espiritu” (Gal 1, 16; 1Cor 15, 50; Rom 9, 7-8).

C.- Aplicando mas esta nocion de “persona-carne” al terreno
“gtico-religioso”, Pablo emplea una formula en la que se
contiene una buena dosis de su teologia de la salvacion: “en
carne”. En efecto, el “Ser” de una persona no se determina por
algo constitutivo de la esencia o por lo que en si tiene, sino por
un ambiente dentro del cual se mueve y que demarca su
horizonte, es decir, las posibilidades de su hacer y de su recibir.

Por consiguiente, “carne” es la realidad humana en su
debilidad, su caducidad, su limitacién: todo ello en contraste
con la realidad de Dios y de su “Ser-Espiritu”. Pero “carne” no
define solamente al Ser Humano en si mismo, sino toda la
esfera de lo humano, todo lo que en el mundo creado toca de

2L |BIDEM, p.p. 229-234.

74



cerca o de lejos a la persona, todo lo que Ileva su impronta o la
huella de su dominio, todo lo que es humanizado por la
persona®?.

Asi pues, “en carne” se mueve el “vivir” (Gal 2, 20; fil 1, 22),
el “caminar” (2Cor 10, 3) del “Ser humano” en general. Por
tanto, “vivir’ o “caminar en la carne” significa simplemente
“vivir como persona la propia vida” en un ambiente y
atmdsfera del quehacer vital.

Por el contrario, el “espiritu” es mas bien una creacion de Dios:
habita en nosotros como “espiritu de Dios” (Romo 8, 9; 1Cor
6, 19); actlia en nosotros como una fuerza. Por eso estar “en EI”
equivale a estar en el &mbito de accion en la que “habita el
espiritu” (Rom 8, 9). Para Pablo “tener el espiritu” no quiere
decir otra cosa sino el “espiritu” mismo que clama en el
“corazén” de los creyentes (Gal 4, 6), pues el “espiritu” es la
fuerza que proclama este clamor.

La antitesis entre “espiritu” y “carne” (cuerpo) se manifiesta en
la contraposicidn entre la persona y su modo de “Ser”, por un
lado; Dios y su accion, por el otro (Gal 3, 2-5, FI 3,3). Por eso
el “espiritu” debe optar entre construir la propia vida sobre las
acciones que dependen de nosotros mismos o sobre el mensaje
de la fe, es decir, sobre lo que Dios lleva a cabo en nosotros y
por nosotros.

Por consiguiente, en la teologia de Pablo hay una oposicion
radical entre, por una parte “estar en la carne”, y, por otra,
“estar en el Espiritu” (Rom. 8, 9); “estar en Cristo” (Fl 16) o
“estar en la fe” (Gal 2, 20).

Para el Apostol no “estar en el Espiritu” se relaciona
directamente con las “obras de la carne”, es decir, con los
defectos propios de la naturaleza humana: “son manifiestas:
fornicacion, impureza, libertinaje, idolatria, magia, odios,

2 LOPEZ ASENSIO, A.; “La esencia Existente (metafisica)”, p. 28.

75



discordias, celos, resentimientos, discusiones, sectas, envidias,
borracheras, orgias y cosas por el estilo” (Gal 5, 19-21).

Pero enfrente de la “esfera de la carne” esta la “esfera del
Espiritu”: “El fruto del espiritu es amor, gozo, paz,
magnanimidad, servicio, bondad, fe, mansedumbre,
continencia...” (Gal 5, 22-23).

En definitiva, la “inteligencia espiritual” consiste en la ruptura
personal y existencial de todo lo que implique “no amor” para
caminar por una vida conforme a los postulados del “amor” que
consisten, entre otras actitudes humanas, en pensar bien, oir
bien, ver bien y hablar bien. Ello s6lo es posible si hay un
cambio interior fruto de un encuentro y experiencia personal
con Dios, el cual toca el “corazén”, seduce la “inteligencia” y
transforma la totalidad de la persona.

4.4.2.- LA IMPORTANCIA DE “SER EN DIOS”

Pablo de Tarso es el primero en tratar en sus cartas el tema de
la “espiritualidad” como experiencia de fe en Dios. Tras su
conversion, el Apostol sigue creyendo en el Dios de Israel
(Dios Padre), pero también en Jesucristo como Hijo de Dios
porque ha sido resucitado de entre los muertos por el mismo
poder de Dios.

Para Pablo, la persona, por “ser en cristo”, es un “neuma”, un
ser invadido por lo sobrenatural gracias a la instalacién en él
del mismo “Espiritu Santo”: el “espiritu de Dios”. La persona
sera plenamente persona espiritual cuando llegue a ser
verdaderamente “en Cristo”.

Veamos a continuacién como articula el Apdstol esta
experiencia teoldgica para comprender mejor la génesis de su
“espiritualidad”, sintesis viva de lo que sera a partir de
entonces la “espiritualidad” cristiana hasta nuestros dias.

76



4.4.3.- CRISTO VIVIENDO EN NOSOTROS

El primer texto en que Pablo de Tarso habla de un “vivir de
Cristo en la persona” se halla en la segunda carta a los
habitantes de Corinto: “Pero llevamos este tesoro en vasos de
barro, para que la excelencia del poder sea de Dios, y no de
nosotros. En mil maneras somos atribulados, pero no nos
abatimos; en perplejidades, no nos desconcertamos;
perseguidos, pero no abandonados; abatidos, no nos
anonadamos; llevando siempre en el cuerpo la nekrosis de
JesUs, para que también la vida de JesUs se manifieste en
nuestro cuerpo. Pues, efectivamente, siempre nosotros,
mientras vivimos, estamos entregados a la muerte por motivo
de Jesus, para que también la vida de JesUs se manifieste en
nuestra carne mortal, de suerte que en nosotros obra la muerte:
en vosotros, la vida” (2Cor 4, 7-12).

Pablo lleva también en su cuerpo la “nekrosis” de Jesus, ese
permanente ‘“‘estar-a-la-muerte”; pero, al mismo tiempo, la
vida de JesUs, esa vida victoriosa que acab6 con la muerte,
también impera en la persona de Pablo liberdndolo
constantemente de peligros mortales. EI Apéstol, y como él
todo cristiano, refleja en si el “morir al no amor (pecado)” y el
“vivir para Cristo” en una vida que ha sido transformada al
“amor”, y todo gracias a que Cristo ha sido causa eficiente de
ello con su poderosa resurreccion.

4.4.4.- REVESTIRSE DE CRISTO

4.4.4.1.- Revestidos de Cristo: revestidos al “amor”

Pablo de Tarso no deja de repetir que los cristianos son personas
“revestidas de Cristo”: “Todos cuantos habéis sido bautizados
en Cristo os habéis vestido de Cristo” (Gal 3, 27).

Siempre explica su pensamiento con bastante claridad. La
nueva fe en Cristo es un rasero que a todos iguala: se acabaron
las castas, las desigualdades, las diferencias, los privilegios de

77



eleccion: “Ya no hay judio ni griego, esclavo ni libre, macho ni
hembra. Todos sois uno en Cristo Jesus” (Gal 3, 28).

“Vestirse de Cristo” es representar a Cristo, reproducirlo en el
nuevo estado de vida. Quizé la metafora, en ultimo término, se
refiere a la costumbre litargica del bautismo por inmersién de
los primeros tiempos del cristianismo. El catecimeno se
despojaba de su vieja vestidura al entrar en la piscina bautismal,
y salia de ella vestido con la tdnica blanca del nedfito
fortalecido y renovado personal y espiritualmente. La “persona
en Cristo” es una “persona nueva” que sustituye a la “persona
vieja”.

En la Epistola a los Efesios, Pablo repite la misma formula,
concretando atn mas su contenido: “Dejando, pues, vuestra
antigua conducta, despojaos del hombre viejo, viciado por la
corrupcion del error; renovaos en vuestro espiritu y vestios del
hombre nuevo, creado segun Dios en justicia y santidad
verdaderas” (Ef 4, 22-23).

Esta desvesticion se refiere siempre a la deposicion de los
pecados (el “no amor”): “Pero ahora despojaos también de
todas estas cosas: ira, indignacion, maldad, maledicencia y
torpe lenguaje” (Col 3, 8). Para Pablo, despojarse de todas esas
faltas de “amor” es, en definitiva, despojarse del “hombre
viejo”. La vesticion de la “persona nueva” es la adopcion de
una nueva moral, cuyo Unico y supremo modelo es Jesus de
Nazareth como persona humana, amorosa y vencedora de la
muerte y de la maldad.

4.4.4.2 .- Las consecuencias de revestirse de Cristo

En un pasaje de la Epistola a los Romanos, Pablo resume toda
la moral cristiana insistiendo, una vez mas, en esta teologia del
revestimiento de Cristo: “Y ya conocéis el tiempo, y que ya es
hora de levantaros del suefio, pues nuestra salud esta ahora
mas cercana que cuando empezamos a creer. La noche va muy

78



avanzada y se acerca ya el dia. Despojémonos, pues, de las
obras de las tinieblas y vistdmonos de las armas de la luz.
Andemos decentemente y como de dia, no viviendo en
comilonas y borracheras, no en amancebamientos y libertinaje,
no en querellas y envidias; antes vestios del Sefior Jesucristo y
no os deis a la carne para satisfacer sus concupiscencias”
(Rom 13, 11-14)

“Vestirse de Cristo” es, pues, instalar en el propio “Ser” toda la
luminosidad de “vivir en Cristo”. Pero el “vivir de Cristo” que
incorpora la persona espiritual a la propia vida, es, en concreto,
el ejercicio de las virtudes aportadas por El como modelo
ejemplar.

Cuando Pablo enumera estas virtudes cambia de registro segin
las circunstancias, pero como subsuelo de todas ellas subraya
fuertemente el “amor”: “Vosotros, pues, como elegidos de
Dios, santos y amados, revestios de entrafias de misericordia,
de bondad, de humildad, de mansedumbre, de paciencia, si uno
tiene una gqueja contra otro; como el propio Sefior os perdond,
asi también vosotros. Y por encima de todas estas disposiciones
revestios de la caridad, a saber, del vinculo de la perfeccion”
(Col 3, 12-14).

Por consiguiente, “estar revestido de Cristo” equivale
matematicamente a esta otra formula: “estar revestido del
amor”. Esto es importante, ya que la persona espiritual esta
llena e impregnada de Dios y, como tal, revestida de “amor”,
del “amor” que Dios insufla y llena en el “corazén” de las
personas y modifica su proyecto de vida como “Una persona
nueva”.

Dicho de otra manera; la “persona nueva” se ha convertido en
“persona espiritual” por la accién de Dios que ha operado en
ella. A partir de entonces, no debe perpetuarse en los vicios,
miserias y maldades de la condicion humana, sino méas bien lo
contrario, debe caminar en el “espiritu de Dios”, en las buenas

79



obras con un interior abierto y humano. No sélo hay que ser
buenas personas, sino también hijos de Dios.

Podemos resumir que “vivir en Cristo y en Dios” es la razon de
ser de la “espiritualidad” humana. Fuera de esta relacion
amorosa no es posible la “inteligencia espiritual”, sino mas
bien el sensacionalismo existencial y emocional al que tantas
veces hemos aludido con anterioridad.

4.5.- EL CONCEPTO DE “CUERPO-ESPIRITU” EN LA
PERSONA

4.5.1.- LA PERSONA COMO CUERPO Y “ESPIRITU”

El “ruah” del judaismo tradicional, entendido como el
“espiritu” insuflado por Dios a la persona como “fuerza vital”,
es una realidad que, junto al cuerpo, se considera como un todo
unitario de la persona.

La mentalidad hebrea considera que la muerte no es una
separacion del alma y el cuerpo, ya que el alma no se opone al
cuerpo. Si la persona es un “napas” o “espiritu viviente” y vive
como “napas” (la persona no solo tiene un alma sino que es un
alma); también es un cuerpo o “nefesch ”, que después se tradujo
con las palabras griegas: “fisis” o “soma” (corporeidad). La
persona es creada por Dios como cuerpo y “alma viviente” a la
vez (Gen 2, 7).

El mundo biblico no entiende que un cuerpo no contenga un
alma, ya que un “espiritu viviente” tiene que convivir con todo
su cuerpo e integridad corporal. Si desaparece el alma no queda
el cuerpo; no queda nada sino polvo. Tan verdad es decir: “somos
cuerpo”, como decir: “somos espiritu”. El hebreo emplea
indistintamente (para designar a la persona) los términos alma y
cuerpo, ambas se refieren a una sola y misma realidad: la persona
viva en este mundo y en el venidero??.

2 LOPEZ ASENSIO, A.; “La esencia Existente (metafisica)”, p. 26

80



Esta concepcion es asumida por el cristianismo nacido del
judaismo. En la teologia de Pablo de Tarso queda patente que
el cuerpo o “soma” no es una estructura humana exterior al
“Y0” real de la persona donde reside el “espiritu” o alma, sino
gue caracteriza esencialmente a ese “Y0”, es decir, al “Ser”
(cuerpo y alma) en su totalidad como unidad personal. Ya no es
exacto decir: la persona tiene un “soma”, sino: la persona es
“soma?*” porque también es alma.

4.5.2.- EL DUALISMO “CUERPO-ESPIRITU” EN LA
EPOCA HELENISTICA

El tradicional concepto hebreo de unidad personal cuerpo-alma
que acabamos de ver, va a cambiar bajo el dominio griego en
la tierra de Israel (a partir del 332 a.C.). El dualismo griego va
influir en la teologia biblica, de tal manera, que la concepcion
de “espiritu” se va a contraponer a lo corporeo, es decir, la
nociéon de cuerpo o “soma” como “forma” constituida y
concreta serd independiente del “espiritu” o alma. Dicho de
otro modo, hay una separacion entre cuerpo y alma, una
dualidad que asumira el cristianismo hasta nuestros dias.

La palabra cuerpo sugiere a nuestra mentalidad occidental
moderna la idea de una envoltura material en la que radica el
“espiritu” (el alma). La idea de cuerpo también gira en torno a
la antropologia cartesiana, segin la cual las personas son
“espiritu”, siendo el cuerpo un mero envase extrinseco donde
aquel esta contenido®.

Ambas posturas parten de la misma perspectiva: el cuerpo es la
esencia material, el envase, el soporte. El “espiritu” es lo otro:
lo que anima la vida, el ser activo y determinante del vivir
humano. Por consiguiente, para el mundo griego la nocion de

2 |BIDEM, p. 85.
% LOPEZ ASENSIO, A.; “La esencia Existente (metafisica)”, p. 25.

81



cuerpo o “soma” (como “forma” constituida y concreta) es
independiente del “espiritu-alma”, que es su contenido.

Este dualismo metafisico tiene también su proyeccion en la
esfera moral. El cuerpo (animado por el alma inferior) es
intrinsecamente malo y esta en perpetua oposicién con el alma
superior. La victoria de la persona consiste en la completa
supresién del cuerpo y en la preeminencia pura, absoluta y
eterna del alma (espiritu).

82



5.- LA FE COMO SOPORTE DE LA
“INTELIGENCIA ESPIRITUAL”



5.1.- SIN FE EN DIOS NO HAY “INTELIGENCIA
ESPIRITUAL”

La increencia y el laicismo actuales no hacen sino rechazar a
Dios para que cada uno construya su propia religion idolatrica
a medida. La razon ampara los nuevos conceptos religiosos de
las personas, pero una razén sin fe se convierte en ciega, egoista
y con prejuicios; actitudes que potencian los defectos propios
de la condicion humana contrarios al “amor”, contrarios a Dios
que es “amor”, contrarios a la vida espiritual, a la vida interior.

Hoy en dia se nos invita a creer en la diosa razén, como si ella
fuera la auténtica solucion a nuestros problemas. Pero las
personas tendemos a razonar mal, muchas veces llevados por
nuestros intereses personales y nuestras emociones cargadas de
prejuicios, odios, rencores, venganzas y soberbias.

Solo la fe en Dios nos ayuda a razonar bien, a mirar las cosas
como las ve Dios, a pensar como piensa Dios, a escuchar como
escucha Dios. Si vemos nuestro mundo y la realidad desde
nuestra perspectiva, seguiremos caminando en la oscura
esclavitud que nos lleva a creernos los mejores, infalibles,
perfectos y, por consiguiente, a creernos dioses cerrados al
“amor”. El gran pecado es creer que esa conducta es la correcta;
la justificamos y defendemos porque creemos que es lo
verdadero.

En un mundo cada vez mas secularizado, en el que el laicismo
creciente se estd imponiendo, muchos cristianos son
perseguidos y rechazados por manifestar su fe. A lo largo de la
historia, infinidad de cristianos han sido pisoteados por
manifestarla. ;Somos tan valientes como ellos en la vida
cotidiana: nuestro trabajo, relaciones sociales y familiares?
¢Cuédndo tenemos ocasion de defender aquello en lo que
creemos?

Las personas con ‘“espiritualidad” religiosa tienen que ser
coherentes y dar testimonio sin miedo “al qué diran”. Hay

84



situaciones que se presentan diariamente en las que se exige
valentia, aunque eso implique que seamos excluidos de circulos
personales, ridiculizados, sefialados y relacionados con
pensamientos arcaicos. Se dice, aunque sin fundamento, que el
incrédulo es racionalmente progresista, el creyente un
conservador al que no interesa su opinidn. El creyente debe ser
valiente y dar testimonio con su ejemplo de vida y de fe aunque
sea a contracorriente.

Por ultimo destacar que la fe hace libre a la persona porque le
ayuda a aceptar o rechazar a Dios después de intentar conocerlo
o entenderlo. No creer hace que las personas sean esclavas de
si mismas porque se cierran al conocimiento de Dios. La
busqueda de la “inteligencia espiritual” favorece que la persona
busque “a Dios” como origen del sentido ultimo de la vida, y
“en Dios” como estabilizador emocional, afectivo y sensorial.

Muchas de las depresiones, complejos, traumas, trastornos y
desordenes afectivos son un buen pretexto para encontrar en la
“espiritualidad religiosa” la necesaria serenidad y paz interior
gue ayude a superar la angustia, la ansiedad y los miedos; asi
como entender la muerte fisica y personal, el sufrimiento y los
problemas, confusiones, desorientaciones, preocupaciones y
dificultades personales por muy duras que parezcan.

5.2.- LOS CAMINOS DE LA FE EN EL ANTIGUO
TESTAMENTO BIBLICO

5.2.1.- LA REVELACION DE DIOS: ORIGEN DE LA FE

Los pueblos semitas que vivian alrededor del Israel biblico
condicionaron la vida y la fe del Pueblo hebreo: el Pueblo de
Dios. A veces, muchos relatos de la Biblia tienen una fuerte
dependencia, incluso literaria, de mitos y tradiciones de esos
pueblos, especialmente de babilonios, egipcios, cananeos y
fenicios. Entonces, uno se pregunta: ;donde esta la autoridad
de la Ley de Dios? ;Ddnde esta la revelacién y la fe?

85



En la Biblia hay también errores cientificos: la creacion en seis
dias, el geocentrismo, etc. Cuando la gente sencilla y creyente
busca en la Biblia valores espirituales, se encuentra con cosas
que le escandaliza porque no tiene una fe bien formada, sélida
y profunda. Le falta cultura religiosa para interpretar
correctamente estos relatos.

Se preguntan: ;ddnde estan los valores espirituales de la Biblia?
En ella se encuentra el odio al enemigo (recordemos, por
ejemplo, el caso del “herem ”(el anatema o exterminio de los
vencidos: Dt 7, 1-2), escandalos como la poligamia (Gn 4, 19;
Gn 16, 1-4; 1 Sam 1, 2-17; 1Re 11, 3), los abusos sexuales (Ex
22, 22-24) o incluso los combates de Dios bajo el titulo: “el
Dios de los Ejércitos” (Sal 84, 8; Is 51,15; Zac 4, 6).

La gran tentacion de los israelitas fue abandonar a Dios en
algunos momentos de su historia porque fue un Pueblo de dura
cerviz. Si Israel tuvo a Dios fue a pesar de Israel, no como un
fruto espontaneo de su naturaleza religiosa, sino como algo que
se le impuso desde fuera.

Entonces, ¢donde esta la revelacion?, ;donde esta la autoridad
divina de la Ley y donde esta la “espiritualidad” en la Biblia?,
¢ Como se puede hablar de derecho divino positivo, si vemos de
donde vienen sus tradiciones y relatos?, ; Cuales son las sefiales
de una intervencién trascendente, es decir, algo que supere la
historia y el acontecer humano?

Esto solo se explica mediante el principio que los tedlogos
llamamos “revelacion”. Hacerse “ver” implica tener un
conocimiento contemplativo, no externo. La contemplacion se
describe como si Dios hablase, como si dialogase, como si se
le viese la cara, el rostro. Dios no tiene cara ni rostro, sino que
se vive como experiencia en el “corazdn”. Dios se deja “ver”
de muchas maneras: por su justicia, por su ‘“amor”, por su
potencia, por su misericordia, por su clemencia y, sin embargo,
no es nada externo, no es nada visible, ni sensible.

86



Abraham, Moisés y los Profetas experimentaron a Dios, no lo
vieron. A Dios no lo ha visto nadie jamas. Dios no solamente
se revelaba, sino que se hizo “ver en el corazon” y se dejo
“conocer”. Estos personajes biblicos experimentaron y luego,
segun esta experiencia, se produjo en ellos un principio
dinamico que les hizo formular las relaciones personales con
Dios, lo que fue Dios, lo que fueron los seres humanos, lo que
fue el mundo. Todos recibieron la mision de comunicar la fe y
la “revelacién” que recibieron de Dios.

Por eso, el problema de la “revelacion” no estuvo en el material
que tomaron del exterior, sino en los elementos especificos del
Pueblo hebreo. Lo peculiar, lo exclusivo, lo tipico de Israel no
vino de una comunidad an6nima, sujeta a fluctuaciones de la
historia, sino de unas personas que nosotros llamamos
inspiradas por Dios.

Otro dato original es el monoteismo como raiz de una
moralidad religiosa sin parangén. Este monoteismo tuvo tal
fuerza, tal potencia, que fue unificando todas las tradiciones
externas y modificando su significado teoldgico en los
diferentes relatos biblicos. Ha tenido tal dinamismo y
originalidad estos relatos, que han influido a lo largo de la
historia en occidente, hasta tal punto, que los que hoy pregonan
que son ateos o que son indiferentes (agnosticos), estan
viviendo de los valores y principios biblicos que han llegado a
ellos a través de la Biblia.

5.3.- LOS CAMINOS DE LA FE EN EL NUEVO
TESTAMENTO
5.3.1.- LA FE EN LOS EVANGELIOS SINOPTICOS

Tanto el judaismo, como las primeras comunidades cristianas
dan mucha importancia a la confianza en Dios, a la realizacion
de su voluntad y a la santificacion de la vida cotidiana. Si el
judaismo lo hace a partir del cumplimiento de la Toray la Ley

87



de Moisés; el cristianismo a través de la figura y ensefianzas de
Jesus de Nazareth.

Los evangelios de Mateo, Marcos y Lucas usan el término
griego “pistis-pistesio ” para dar continuidad al concepto de fe
judia: confiar, fiarse de Dios, experimentar y saborear a Dios
por los sentidos, conocer a Dios a través de “los ojos del
corazén” y no de la razén?. Por tanto, la “pistis” es una relaciéon
entre Dios que da y la persona que recibe. Esta vision se
contrapone a la del mundo greco-latino, mas preocupado por
conocer a Dios racionalmente.

Muy a menudo encontramos en las parabolas milagrosas de
Jesus de Nazareth alusiones a la fe del enfermo o de los que le
rodean (Mc 2, 5; 5, 34; Mt 8, 10). Se alude a la confianza en la
misién de JesUs y en su poder para salvar a aquel que lo
necesita. Estas acciones salvificas estan al servicio de su mision
y quieren corroborar una fe preexistente.

La fe neotestamentaria es un “contar-con-Dios” que no se da
por satisfecho con lo dado y con lo hecho. No hay que olvidar
que todo llamamiento y toda afirmacion de Jesus implican la
fe, la confianza, el conocimiento, la decision, la obediencia y la
entrega. Sin estas actitudes, la persona no abre su “corazén” a
su mensaje y, sin mensaje, no hay fe posible.

5.3.2.- LAFE EN PABLO DE TARSO

Pablo de Tarso continuamente hace alusion a la fe, entendida
como un movimiento interior de la persona hacia Dios, una
relacion vital con El, un acontecimiento salvifico, “La justicia
de Dios” (Rom 2, 22),una “carrera para alcanzar a Cristo, que
primero lo ha alcanzado” (Flp 3, 12), un “corre hacia la meta,
para lograr el premio de la suprema vocacion de Dios en

% \VEASE EL CAPITULO: (3.4.1.- LA FE ABRE LA “INTELIGENCIA” PARA
COMPRENDER A DIOS).

88



Cristo Jesus” (Flp 3, 14), “Un vivir en la fe del Hijo de Dios
que me amd y se dio a si mismo por mi” (Gal 2, 20), Asi como
un inicio por medio del “Espiritu Santo” para alcanzar la
perfeccion de Cristo, el Sefior (Gal 3, 3, Ef 4, 13). Para el
Apostol, la fe es vida y “el vivir es Cristo” (Flp 1, 21).

Los escritos paulinos describen el modo pagano de vivir con las
expresiones “segun la carne” (Rom 8,4), “al modo humano”
(1Cor 3,3). Por el contrario propone: “caminar en Cristo” (Col
2, 6), vivir “segun el espiritu” (Rom 8, 4), “en espiritu” (Gal 5,
16), “segun el amor” (Rom 14, 15), “en el amor” (Ef 5, 2,
“como hijos de la luz” (Ef 5, 8).

Como el anuncio de Jesucristo tiene por finalidad que la
persona abandone una vida egoista y desordenada (Gal 5, 16)
por una “vida nueva” (Rom 6, 4). Solo pertenece a ella la
cuestion sobre “como debéis comportaros para agradar a
Dios” (1Tes 4, 1), que se repite de muy diversas formas en las
invitaciones paulinas.

Pablo parte de que la persona, bajo la ley del judaismo y del
paganismo “no creyente”, esta presa del “y0” y no puede
cumplir la voluntad de Dios. Con la “fe en Cristo” se le promete
-como regalo divino (Ef 2, 1ss.)- la liberacién de su esclavitud
egolatra que impera en el “corazon”.

Con la liberacion puede ya servir a Dios y al préjimo (Rom 7,
6). No obstante, es preciso exhortarle unay otra vez a que viva
en esta nueva realidad, pues, aln como creyente, vive todavia
“en la carne” (2Cor 10, 2) y permanece expuesta a la tentacion
de andar “segin la carne” (1Cor 3, 3), es decir, obrar
egoistamente y confundido en cualquier momento.

5.3.3.- LAFE EN EL EVANGELIO DE JUAN

Los escritos del evangelista Juan describen las dos
posibilidades de la existencia humana: la vida en la fe y la vida
en la incredulidad. Expresiones como “caminar en la verdad”

89



o “en la luz” y “caminar en las tinieblas” no expresan una
conducta moral o inmoral, sino la orientacion hacia Dios o
hacia la propia autosuficiencia. Dicho de otra manera,
“Caminar en la luz” significa: estar vuelto hacia Dios por la fe
en Jesucristo (Jn 12,35ss.); y “caminar en tinieblas” significa:
estar cerrado a Dios.

La persona que se cierra a Dios no camina la verdadera “vida”
(Jn 12, 35). En cambio Jests ha venido “como luz del mundo”
para que todos los Seres Humanos encuentren la verdadera
“vida” (Jn 8, 12) cuando escuchan la Palabra de Dios y oyen su
Ilamada en el interior y la siguen.

El “caminar en la luz” o “Caminar en la verdad” tiene un
aspecto ético donde la “vida” estd orientada por el
“mandamiento del amor” (1Jn 2, 6; 2Jn 6), como fue la de Jesus
(Jn 13, 14; 1Jn 4, 11-19). Se trata, por tanto, de la entrega total
a Dios, al préjimo y al mundo.

El “caminar en tinieblas” designa paralelamente una forma de
comportamiento que no corresponde con la comunién con Dios
(LJn 1, 6), y no esta determinado por el “amor” sino por el
egoismo, la venganza y el odio (1Jn 2, 11).

Por consiguiente, para Juan fe y conocimiento (Jn 6, 69),
conocimiento y fe (Jn 17, 8; 1Jn 4, 6) no son procesos diferentes
y separados entre si, sino orientados desde diferentes puntos de
vista: solo la fe que acepta el testimonio de Jesucristo conoce
para “camina en la luz”; y viceversa: el que conoce “camina en
la verdad” (Jesucristo) y se orienta hacia la fe.

En la teologia de Juan existe también una estrecha relacién
entre fe y vida. El que cree en Jesucristo no perecera, sino que
tendra la “vida eterna” (Jn 3, 16-18; 11, 25) no s6lo aqui y
ahora, sino también en el futuro escatoldgico.

90



5.4.- ACTITUDES PARA CAMINAR EN LA FE

5.4.1- “VER” COMO CAMINO HACIA LA “INTELIGENCIA
ESPIRITUAL”

5.4.1.1.- “Ver” en el Antiguo Testamento

En el Israel biblico, Dios se manifiesta, se descubre, se muestra
o0 se revela a través de la palabra hebrea “hérama”, es decir, a
través de la vision. Por eso el que “ve” y a la vez “oye” es
animado o enviado por Dios (Gn 15, 1; 46, 2), fenémeno muy
relacionado con el movimiento profético.

Los profetas son designados como videntes (1Cro 21, 9; 2Cro
9, 29) bajo una doble referencia: por una parte designan la
vision (hérama), o sea, lo que aparece en la vision (Ex 3, 3; Dn
7, 1); y por otra expresan también el efecto producido en los
gue “ven” y son animados, escogidos, agraciados o presas de
espanto (Gn 15,1; Dn 7, 13). En esas visiones proféticas lo
primero que se busca es la revelacion de Dios mediante su
palabra y una impresion visual.

El judaismo tardio también utiliza el término “hérama” no sélo
con el uso corriente de visidn, sino también como reconocer,
alcanzar conocimiento y también “ver a Dios”.

Como resumen podemos decir que, en el Antiguo Testamento,
Dios “ve” y contempla a la persona. El “ve” lo injusto (Lam 3,
34-36), la muerte del profeta (2Cro 24, 22); la necesidad de los
suyos (Ex 3, 7). También contempla la fidelidad (Sal 101, 6),
la fe (Jer 5, 3), pone los ojos sobre los pecadores (Am 9, 8) y
ve el “corazon” de las personas (1Sam 16, 7).

5.4.1.2.- “Ver” en el Nuevo Testamento

Al igual que en el Antiguo Testamento®’, en el Nuevo la

27 VEASE EL CAPITULO: (5.2.1.- LA REVELACION BIBLICA COMO
EXPERIENCIA DE DIOS).

91



“inteligencia espiritual” esta relacionada con la palabra “ver”
(“hdrao” en griego), que no sblo es percibir por medio de los
0jos, sino también a través de los sentidos; por eso, debe
entenderse como un “mirar espiritual”:

A.- El “ver” es superficial, una visualizacion rapida, sin prestar
atencion y sin captar la intensidad de la imagen que nos muestra
a los otros o la misma naturaleza.

B.- “Mirar” es conectar y comprender a las personas que nos
comunican su vida, sus problemas y sus emociones.

C.- “Mirar con el coraz6n” es percibir la realidad desde el
“amor” sin odios, venganzas, egoismos y prejuicios. Los padres
miran con pasién a sus hijos con los “0jos del corazén”, por eso
les cuesta ver sus defectos y, aunque los comprenden y admiten,
los relativizan.

Cuando intentamos “ver a Dios con los ojos de la razén”, no lo
comprendemos verdaderamente. Es un error alimentar la
“inteligencia espiritual” desde el panteismo, es decir, “ver” a
Dios en la naturaleza y en el cosmos. Dios no esta en estas
realidades. Dios es un “Ser” personal que se deja “ver en el
coraz6n” para que nos acercamos con humildad y fe.

”Ver” favorece la fe (Jn 2, 11; 20,8), lleva al conocimiento (Jn
14, 9) y a la percepcidn interior: “veo que tu eres un profeta”
(Jn 4, 19). Para el evangelista Juan, el “ver” es, en sintesis, un
encuentro existencial con Jesus de Nazareth que espera que “se
crea sin haber visto” (Jn 20, 29) como le dijo a Tomas en el
cenaculo.

Por consiguiente, la percepcién espiritual como funcién del
“mirar” tiene el sentido de “conocer” (Lc 23, 8), “prestar
atenciéon” o “fijarse en...” (Mc 13, 33; Flp 3, 2). El “mirar
espiritual” es a la vez una experiencia (Lc 2, 26), casi como el
captar y experimentar el “amor” de Dios (1 Jn 3, 1).

92



5.4.1.3.- Saber “mirar” nos acerca a la “inteligencia
espiritual”

No es lo mismo “ver” que “mirar”. Aunque ambas formas no
se contraponen en la percepcién de la realidad, sin embargo,
tienen matices diferentes que conviene conocer para entender
su importante influencia en el mundo de la “inteligencia
espiritual”.

Las personas entienden que “ver”, contemplar y admirar una
puesta de sol, un paisaje idilico, una pinacoteca, el patrimonio
histdrico-artistico, un musical u obra de teatro, etc., son formas
de adquirir la “inteligencia espiritual”. Como ya hemos
explicado al inicio de este ensayo?, el “ver” algo bello forma
parte de la “inteligencia emocional o existencial”, pero nada
tiene que ver con la “espiritual”.

Aunque el “ver” impacta y conmueve las emociones, no es algo
que perdure en el tiempo o transforme a la persona. Por el
contrario, “mirar” es conocer desde el interior del “corazén?®”
a modo biblico, es decir, un "mirar con amor” que hace que no
se perciba la realidad de fuera hacia dentro con su mirada, sino
desde lo profundo del “corazén” hacia fuera. Esto solo es
posible desde una “inteligencia espiritual” vinculada a Dios,
que cambia la forma de “Ser” y capta la realidad con los “0jos
del amor”.

La “inteligencia espiritual” también nos permite reconocer el
rostro de Dios cuando “miramos” bien y sin prejuicios al que
sufre, al que no piensa como nosotros, al que cree de manera de
diferente, al “no creyente”, al que ofende, al que roba, al que
violenta, al vengativo, al que odia, al egoista, al vulnerable, al

% \VEASE EL CAPITULO: (1.3.- LOS ARGUMENTOS DE LA “INTELIGENCIA
EXISTENCIAL™).

2 VEASE EL CAPITULO: (3.3.1- EL “CORAZON”: ORIGEN DE LA
“INTELIGENCIA ESPIRITUAL”).

93



que no piensa como nosotros, etc. Aungue nos apartamos
porque no confiamos en estas personas, es humano aprender a
“mirarlos” con respeto y “amor”.

Podemos distinguir tres formas distintas de “mirar con los 0jos
del corazén” para conectar con Dios y con la auténtica
“inteligencia espiritual”:

A.- Agquellas personas comprometidas con el “amor” de Dios.
La fe de hombres y mujeres sencillos que quieren caminar a su
lado para alejarse del egoismo, la soberbia y la maldad humana.
Las personas necesitan andar por el camino de Dios para poder
iluminar a los demas.

B.- Aquellas personas desmotivadas y con dudas, cuya fe da
altibajos y les cuesta aceptar a Dios. Cuando no les interesa, se
olvidan de Dios porque les compromete a hacer cosas que no
les apetece realizar: como perdonar, ayudar, querer, no juzgar,
no pensar mal, etc. Todo esto es dificil de cumplir porque
piensan que ataca su libertad y forma de “Ser”. Muchas de estas
personas no tienen fe, sino una devocion o religiosidad popular
basada mas en la supersticion para obtener suerte y salud, que
en un verdadero proyecto de vida que se sustente en Dios.

C.- Aquellas personas que viven la “presencia ignorada de
Dios”. El sufrimiento, la pobreza, la resignacion ante las
injusticias, la violencia de todo tipo, los abusos de poder, las
enfermedades y epidemias, incluso la muerte, etc.; estas
experiencias les hace perder toda esperanza de vida en Dios y
su Iglesia, de la que se alejan.

En la confrontacién con Dios, las personas aprendemos a
preguntar cual es el significado de esta fe, hacia donde vay cual
es su objetivo. El fin Ultimo de la fe es el Dios que transforma
a las personas y les hace caer en la cuenta de que el “amor” es
la razén de ser y existir.

Por ultimo quiero recordar que, a pesar de las dificultades que
nos separan de Dios, siempre nos invita a caminar firmes en la

94



fe, en el buen camino y hacia la buena direccién. Confiar en
Dios humaniza el “corazén” y consigue proyectos de vida que
nos hacen tomar en serio el presente para abrirnos a un futuro
mejor. El "amor” de Dios esta presente en este compromiso
transformador y regenerador.

5.4.2- “ESCUCHAR” COMO CAMINO HACIA LA
“INTELIGENCIA ESPIRITUAL”

5.4.2.1.- El “escuchar” en el ambiente biblico

En el Antiguo Testamento biblico el verbo hebreo “sama”
significa “oir” tanto el fenémeno de la percepcion acustico-
sensitiva, como la aceptacion espiritual, es decir, el “escuchar
atento” una manifestacién, noticia o0 mensaje de Dios o de las
personas.

La audicion tiene muchisima méas importancia en la revelacién
biblica que en el mundo griego clasico o en el helenistico,
porque Dios sale al encuentro de la persona con su palabra,
teniendo éste como tarea el “escucharla”.

Dos ejemplos pueden aclarar este hecho: Dios se revel6 a
Moisés en la zarza ardiendo (Ex 3, 1ss.), y al profeta Isaias
cuando fue llamado en una vision en el Templo de Jerusalén (Is
6, 1ss.). La misidn que les encomendd la percibieron por la
palabra, que tenia que “escucharse” y seguirse. Pero tanto aqui
como en todas partes, la tarea divina y la mision profética iban
unidas en el “ver” y en el “oir”.

La tendencia a “escuchar” la Ley se afianz6 -en el judaismo
tardio- en el culto sabético sujeto al de los sacrificios que tenian
lugar en el Templo de Jerusalén. La sinagoga se convirtid en el
centro de la comunidad judia mas alla de las fronteras de Israel.
La recitacion del credo hebreo, el “Semd” (Dt 6, 4-9; 11, 13-21;
Num 15, 37-41) resultaba para el judio piadoso una obligacién
gue emanaba de la exigencia de vivir y de confesar su fe. Para
el judio es muy importante recitar con sus propios labios todos

95



los dias este credo, profesion de fe que conjuga el hablar y el
oir: “Escucha, Israel...” (Dt 6, 4y sS.).

Aunque cualquier miembro de la comunidad estaba autorizado
a leer la Ley en el culto sinagogal, era el rabino quien tenia la
autoridad para comentarla. Estos comentarios se transmitian al
principio oralmente, fijandose més tarde por escrito (a partir del
siglo 11 d.C.) en la Misna y el Talmud (literatura rabinica). De
esta forma el “escuchar” fue ganando en el judaismo mayor
importancia.

El Nuevo Testamento cristiano tradujo el verbo hebreo “sama”
por el griego “akoio”, no s6lo con el mismo significado
acustico-sensitivo, sino ademéas como “escuchar” a Dios.

5.4.2.2.-La sociedad no sabe “escuchar”

En nuestra sociedad, la gente “oye” pero no “escucha”. La clase
politica “oye” los discursos del contrario, pero no “escucha” sus
propuestas porque la ideologia y los intereses electorales se lo
impiden. Lo mismo sucede en los ambientes de trabajo, donde
los juicios y prejuicios hacen que no se “escuchen” las
necesidades de los comparieros. No digamos en los grupos de
amistad, donde no se presta atencién a los que se ignoran
porque impulsos, obsesiones, manias o prejuicios. También en
el seno de las familias ocurre algo parecido cuando estan
divididos sus miembros y dejan de hablarse.

Si analizamos las instituciones publicas, las malas relaciones
por intereses politicos hacen que no se pongan de acuerdo en el
beneficio del bien comin, ni “escuchan” las demandas
ciudadanas por sus particulares luchas de poder y utilidad
electoral. También en el orden mundial encontramos el mismo
blogueo de sordos. Los conflictos entre paises, los intereses
comerciales, la hegemonia territorial, farmacéutica y
armamentistica hacen que sus representantes no se “escuchen”
unos a otros en las convenciones y comisiones internacionales.

96



La sociedad no debe “o0ir” tanto y “escuchar” mas. El dialogo
se hace estéril cuando las personas no “escuchan” para ponerse
de acuerdo. Si no somos capaces de “escuchar” al que vemos
delante con sus defectos, mal podremos “escuchar” en oracion
a Dios al que no vemos.

5.4.2.3.- Saber “escuchar” nos acerca a la “inteligencia
espiritual”

No es lo mismo “oir” que “escuchar”. Muchas personas
(creyentes e incrédulos) no “oyen” a Dios como se debe;
tampoco estan abiertas a conocerlo en su palabra.

Pero cuando lo “oyen” a través del sufrimiento humano, las
enfermedades, las injusticias sociales, los enfermos, los
refugiados, los pobres, los vulnerables, los olvidados y
despreciados de la sociedad, etc., Dios pasa desapercibido
porque el centro de atencion esté en el propio “ego”, asi como
en otras realidades y dioses particulares.

A través de la “inteligencia espiritual” la persona “escucha” a
Dios. Y cuando lo “escucha”, deja que cale y actue dentro del
interior y en la conciencia. Esta actitud hace que el mensaje de
Dios penetre con actitud abierta. En cualquier caso, es bueno
“escuchar” a Dios en el interior para mejorar como personas y
abrirnos a una verdadera “inteligencia espiritual”: una vida de
fe, “amor”, bondad, respeto y aceptacion del otro. No se puede
ser creyente “a solas”, sino al lado de Dios.

Dios no pretende llevar a nadie al huerto, comer el coco,
imponer normas, doctrina o ideologia; sino que las personas
sean como son. Dios quiere que seas ti mismo, y que a tus ideas
y forma de “Ser” le apliques “amor”.

Cuando a tus razonamientos, valores, principios e ideologia le
aplicas “amor”, cambia la forma de entenderte y de entender el
mundo que te rodea. En las creencias religiosas no hay normas,
sino formas de pensar, sentir y “Ser”.

97






6.- ACTITUDES QUE FAVORECEN LA
“INTELIGENCIA ESPIRITUAL”



6.1- EL “AMOR”: UNICO CAMINO HACIA LA
“ESPIRITUALIDAD”

6.1.1.- EL “AMOR” NOS UNE A DIOS Y AL PROJIMO

Dios es “amor” y lo profundamente humano de la persona
consiste en la llamada de Dios a unirse con El. Solo
respondiendo al “amor”, la persona se convierte en hijo de
Dios, y la unién de ambos en comunién y en propia
promocion®C.

La primera referencia biblica sobre la rebelidn de las personas
contra las personas la encontramos en el relato de Cain y Abel
(Gn 4, 3-15). Este enfrentamiento define muy bien una locucién
latina que utilizé el fildsofo ingles Thomas Hobbes: “Homo
homini lupus est” (el hombre un lobo para el hombre).

En este relato, Dios siente predileccién por los humildes (Abel)
y desdefia las grandezas terrenas (Cain). EI camino hacia el bien
pasa por la humildad, el camino que vencera al pecado pasa por
la sencillez. Sélo los humildes y sencillos de “corazon” pueden
“ver”y comprender los misterios de Dios, que son los misterios
del bien frente al mal. La condicion humana sigue teniendo las
mismas miserias, defectos y conductas maléficas y egoistas
hace miles de afios, una constante en la historia de la
humanidad.

Pero esta actitud maléfica del Ser Humano (impulsado por el
egoismo, la soberbia y la venganza) se opone al doble
mandamiento: “el amor a Dios y al pr6jimo” (Gn 20, 3; Mt 22,
40). El odio y desprecio entre las personas, los juicios y
prejuicios, el crimen, la guerra, la violencia de género y vicaria;
los conflictos personales, interpersonales y familiares; asi como
todo lo negativo que subyace de la propia condicién y
naturaleza humana son fruto y consecuencia del pecado

% MELQUIADES, A.; “San Juan de la Cruz: maestro de la espiritualidad”, Ed.
Temas de hoy, Madrid, 1996, p. 21.

100



entendido como todo aquello que supone “no amar” a Dios, a
uno mismo, al préjimo y a la propia naturaleza.

En vista de lo que Dios tolera en nuestro tiempo y de lo que las
personas dicen y hacen en su nombre, ante la crueldad, las
guerras, el hambre y la violacién de los derechos humanos,
muchos creen no poder hablar ya mas del “amor” de Dios.

Y sin embargo, Dios habla porque su “amor” corresponde a
nuestro “amor” entendido como al mas lejano: el enemigo. Si
la fe no es activa en el “amor”, no es fe. Y el “amor” que no se
nutre del perdén hacia el pr6jimo se pierde en un humanismo
que, como Ley o moral, se olvida de la palabra de Dios.

El “amor” al préjimo en la Biblia no tiene su fundamento en un
ideal humanistico y altruista, sino que es siempre consecuencia
de la relacién ente Dios y las personas. Gracias a esta conexion
se favorece la relacion entre la persona y su préjimo.

6.1.2.- POR EL “AMOR” CAMINAMOS EN LA LUZ
ESPIRITUAL

Dios es la luz espiritual que alumbra el camino de nuestras
tinieblas y oscuridades personales. Muchas personas quieren
caminar con Dios para dejar atras la oscuridad interior de la
vida que se vincula con las propias cegueras y sufrimientos.

La fe en Dios implica caminar y estar en “luz espiritual”.
Caminar en la oscuridad interior genera desanimo y tristeza:
nosotros somos nuestros propios enemigos porgue no sabemos
vivir la sencillez de la vida, verla desde una perspectiva de
“amor” como proyecto Vvital y espiritual. Este “amor” no se
alimenta desde la autosuficiencia personal, sino confiando en
Dios.

La “inteligencia espiritual” se convierte en el mejor simbolo
que expresa una conducta llena de “amor”. Si Dios es “luz
espiritual”, también es “amor” igualmente. Y no habra vida

101



humana auténtica si no se descubre en ella una prolongacién de
ese “amor”, que es la misma esencia divina.

Por ello, quien “ama” a su hermano, mora en la “luz espiritual”.
En cambio, “el que dice que estd en la luz y aborrece a su
hermano, se halla en realidad en las tinieblas” (1Jn 10, 11-12),
es decir, en la ausencia y lejania de Dios. Nadie es conocedor
de la esencia del otro Ser Humano si no lo “ama” de veras;
sentir empatia no es “amar”, sino conectar y sentir afinidad.

Los “no creyentes” utilizan la palabra empatia. No se trata de
empatia, no es ponerse en el lugar del otro, sino “amar” al otro
para aceptarlo como es. Hace poco escuche una conferencia en
la que la ponente decia que la madre tiene empatia hacia el bebé
que lleva en sus entrafias. Una madre no siente empatia, sino
“amor” con mayusculas desde el mismo momento que acepta
su maternidad.

En esta misma linea conviene destacar que en los libros de texto
de filosofia y ética nunca aparecen las palabras “amor” y
perdon; tampoco son pronunicadas en el aula, ni en sus
conferencias y libros. Se habla mas bien de “empatia” hacia las
personas en un contexto de ética social y personal.

Los filésofos no ensefian a “amar”, sino a respetar. El respeto
es importante, pero no suficiente, pues el respeto sin “amor”
esta vacio y no acepta en su integridad. El verdadero “amor”
nace de dentro hacia afuera, una vision que va mas alla que el
simple hecho de ponerse en el lugar del otro.

Cada dia es preciso orientarse de nuevo hacia la
“espiritualidad”. El que pierde todo contacto con Dios ya no es
capaz de vivir como creyente 0 en humanismo, ni transformar
el pequefio-gran mundo que le rodea. ;Como puede el que esta
en la sombra o en penumbra convertirse en luz del mundo? La
fe en Dios nos ilumina para alumbrar no so6lo la oscuridad de
nuestra propia vida, sino también la del mundo y la de los
demas haciéndonos testigos firmes del “amor” de Dios.

102



6.1.3.- LA AUSENCIA DE “AMOR” NOS ALEJA DE LA
“ESPIRITUALIDAD”

6.1.3.1.- Sin “amor” nos alejamos de Dios

Las personas que se alejan de la vida espiritual y no tienen
comunion alguna con Dios, se encierran en si mismos en un
infierno existencial.

Este abismo es para ellas: la guerra, vivir en un matrimonio
desecho, la violencia de género y vicaria, la violacion de los
derechos humanos y las conciencias, las intrigas llenas de odio
por parte del ambiente social e interpersonal, sentirse solo, etc.

También las carceles, los campos de trabajo y de concentracién,
las incomodas, los penosos contratos laborales y salarios
basura, las situaciones perjudiciales para la salud, el trafico de
armas, el trafico de seres humanos, la explotacion de nifios, el
enriquecimiento de las farmacéuticas, el bullying, el mobbing,
los casos de corrupcion politica que buscan la impunidad para
enriquecerse injustamente con tratos de favor y el dinero de los
contribuyentes, incluso podemos afiadir la pandemia de
Covid19 donde murieron miles de personas llenas de vida, etc.

Entonces, las personas no cuentan sino consigo mismas para
dejar de “Ser” juguetes de todos los poderes y fuerzas malignas
que traen consigo: destruccion de la relacién interhumana,
destruccion del mundo del trabajo, aniquilacion del derecho, de
la justicia, de la honradez en la ética personal y social, el
vaciamiento del sentido de la existencia y la carencia total del
“amor”, como dijo Jean Paul Sartre3!.

En resumen, las personas se complican la vida porque en el
proyecto vital falta “amor”, ilusion y alegria. Cuando se
desentienden de Dios, se hallan lejos de su “amor” y, por
consiguiente, ya estan sometidos y viviendo en el infierno, en

3 SARTRE, J.P.; “A puerta cerrada”, 1944, p. 176.

103



su propio vacio existencial. En efecto, si Dios es “amor”, una
vida sin Dios esta avocada a vivir en el infierno vital y espiritual
presente y futuro.

La verdad del “amor” de Dios no es que no ocurran cosas en
nuestras vidas (enfermedades, catéastrofes, conflictos,
sufrimiento, traumas, etc.) sino la promesa de que estard a
nuestro lado cuando sucedan para entenderlas y superarlas.

6.1.3.2.- Sin “amor” no hay “inteligencia espiritual”

Hoy se entiende por pecado todo pensamiento, palabra u obra
contraria al “amor”, es decir, el “no amor” (el pecado). ¢En qué
circunstancia se plasma esta falta de “amor”?

A.- Cuando no respetamos y amamaos nuestro propio cuerpo y
nuestro mundo interior (el alma). El equilibrio personal se
consigue cuando las personas, ademas de cuidar la “dimension
corporal”, desarrollan también la “dimension espiritual”, es
decir, la propia intimidad.

B.- Cuando rompemos con Dios y nos creemos autosuficientes;
cuando le retamos a que se someta a nuestra voluntad para que
las cosas salgan como nosotros queremos.

C.- Cuando dejamos de “amar” y somos insensibles hacia el
préjimo. Muchas veces nuestra soberbia hace que seamos duros
e indiferentes ante el dolor de nuestros semejantes,
convirtiéndonos en la causa de su sufrimiento. Una relacion que
deberia estar marcada por el respeto y la igualdad, se rompe
para ocasionar desigualdad, dolor, angustia, marginacion,
violencia de todo tipo, odio, venganza, desprecio, etc.

D.- Cuando no amamos el bien comin y lo que nos rodea,
incluso manteniendo un dominio tiranico de la naturaleza:
recursos naturales, residuos y contaminacion, tala de arboles,
calentamiento global, etc.

Pero nunca hay conciencia de pecado (conciencia de que “no
hay amor”), si no hay conciencia religiosa. La vida

104



aparentemente intachable de las personas se justifica a si
misma, camuflando su impiedad en los prejuicios y el
enjuiciamiento soberbio hacia los demas: la propia falta de
“amor” sobrepasa todos los limites.

Las personas piadosas reclaman facilmente a Dios en su favor,
en lugar de dejarse liberar en favor de los demés. La falta de fe
consiste en no echar mano de la libertad que se nos ha dado, en
dejarnos arrastrar por la holgazaneria y en no querer darnos
cuenta de que debemos dejar que actlie cuando hay falta de
humanidad o necesidad vital de ella.

En definitiva, la “inteligencia espiritual” hace que el creyente
sea mas feliz, no plenamente feliz, sino un poco mas feliz
porque le abre al “amor”, a ver las dificultades, los enemigos,
la familia y la propia vida desde otra perspectiva y con
esperanza hacia adelante. S6lo el “amor” nos hace conectar con
la esencia de la vida y viajar dentro de nosotros mismos. S6lo
el “amor” da la serenidad y la paz interior necesaria para
entender lo que nos pasa y superar muchas dificultades
afectivas como la soledad, el miedo (origen de la ansiedad) y
cualquier forma de expresion del sufrimiento humano.

Para el cristianismo, Dios se hizo hombre en Jesus de Nazareth
para dignificar al Ser Humano por medio del “amor”; se hizo
hombre para que la persona pueda “Ser Dios”. ;Cémo puede
ser que sea Dios? No tenemos el poder y la misericordia de
Dios, pero de alguna manera somos de Dios porque podemos
“amar” como El. Cuando amamos asi, somos semejantes a
Dios.

6.1.3.3.- Sin “amor” no hay compromiso

Sélo el “amor” nos abre a una mirada que no es solo personal,
sino profundamente social y comunitaria. Nos invita a
comprometernos con los mas desfavorecidos, a luchar por la
justicia y por la dignidad de cada persona. Esta es la esencia de

105



la mision cristiana: un “amor” que no se queda en palabras, sino
que se hace accion, que se compromete con la realidad de los
que mas sufren. La fe nos muestra que el “amor” de Dios no es
selectivo ni exclusivo, sino que abarca a todos, especialmente a
los que son rechazados y excluidos.

El “amor” abre a una espiritualidad misionera que llama a salir
de nosotros mismos y a ir al encuentro de los que estan en las
periferias, de aquellos a quienes el mundo considera
insignificantes; que trasciende fronteras, que no se limita a un
grupo o a una cultura, sino que es universal.

Una mirada a Dios invita a creer que, a pesar de todas las
dificultades y de todas las injusticias, su “amor” sigue presente
en el mundo y sigue transformando “corazones”. Y esta mision
no se realiza en grandes discursos o en proyectos grandiosos,
sino en el gesto humilde de quienes saben verlo en lo pequefio,
en lo fragil, en lo sencillo.

Por tanto, la mision cristiana es una mision de ternura y de
compasion. Es una mision que lleva a abrazar a los que sufren
y a caminar junto a los que estan solos. Porque en el rostro de
cada persona necesitada, de cada Ser Humano que sufre, esta el
rostro de Dios. Esta es la universalidad del Evangelio: un
“amor’” que se entrega sin reservas, un “amor” que se abaja para
encontrarse con el otro, un “amor” que transforma porque se
hace cercano, sensible y tangible.

6.2- EL “SERVICIO AL PROJIMO”: COMO
“INTELIGENCIA ESPIRITUAL”

6.2.1.- “SERVIR” EN EL ANTIGUO TESTAMENTO

Las lenguas clasicas y las modernas designan la palabra
“servicio” y sus derivados como una actividad impuesta por
otra persona o voluntariamente aceptada, cuyo provecho o
utilidad redunda en beneficio de la persona o cosa a la que se
sirve. El servicio no excluye la recompensa, sino que aspira

106



conscientemente a ella o, en todo caso, la recompensa puede
seguirse del servicio.

El Israel biblico emplea la palabra hebrea “’abad” en el sentido
de “servir a Dios” y al projimo. A través de este “servicio
divino”, la persona queda liberada del dominio del pecado (el
“no amor”), solo asi adquiere la verdadera libertad. Esta
concepcion teoldgica se encuentra en numerosos relatos. El
mas significativo es cuando Moisés exige al Faradn que libere
a los israelitas “para que sirva a Dios” (EX 4, 23; 7, 26) en el
culto, igual que lo hacian el resto de pueblos antiguos
circundantes.

No obstante, es caracteristico del mundo biblico el hecho de
que el verdadero “servicio a Dios” no se realice a través de un
culto ejecutado con exactitud conforme a unas reglas, sino a
través de la obediencia a la “voz del Sefior”.

6.2.2.- “SERVIR” EN EL NUEVO TESTAMENTO

En el Nuevo Testamento cristiano se suelen utilizar tres grupos
de palabras griegas para significar el “servicio”:

- “Leitourgéo” designa originariamente el servicio voluntario
en la comunidad politica y, a partir de aqui, designa mas tarde
el ministerio cultual del sacerdote.

- “Lairedo” el acento se pone al principio en el ministerio
cultual, y luego el vocablo pasa a designar la actitud interior de
la persona religiosa.

- “Diakonéo” y sus derivados, de acuerdo con su significado
originario, se emplea por lo general para expresar la ayuda
personal (y no sélo fisico-material) a las otras personas.
“Diakonéo” adquiere su significado a partir de la persona de
Jests de Nazareth y de su evangelio (Mc 10, 45). Se convierte
en un término caracteristico con el que se designa la actividad
del “amor” al hermano y al préjimo (que procede del “amor de
Dios”), asi como la realizacion de la “koinonia” o comunidad.

107



El servicio de Jesus a las personas y a sus discipulos es una
muestra del “amor” de Dios que se realiza en el “servicio”: “Yo
estoy entre vosotros como quien sirve” (Lc 22, 27), y “este
hombre no ha venido a que le sirvan, sino a servir” (Mt 20, 28).

Pero la ensefianza mas grande de Jesus a sus discipulos se hace
patente cuando dice: “el mas grande entre vosotros que se haga
altimo y servidor de todos” (Lc 22, 26; Mt 20, 26). El don que
cada uno haya recibido ha de ponerlo al servicio de los otros
(1Pe 4, 10), es decir, el que da de comer al hambriento, alberga
al que no tiene hospedaje, viste al desnudo, visita al enfermo o
al prisionero (Mt 25, 35ss.).

6.2.3.- EL “SERVICIO” NOS VINCULA A LA
“INTELGIENCIA ESPIRITUAL”

La palabra “servir” caracteriza originariamente en nuestras
lenguas una relacion de dependencia con respecto a una
persona de rango superior, en la que los propios deseos o
intereses son subordinados a los del otro; las fuerzas y las
capacidades propias son puestas a su disposicion y empleadas
en su provecho.

El hecho de que el vocablo griego “diakonéo” se convierta en
un término predilecto del Nuevo Testamento, muestra una
tendencia consciente y voluntaria a poner de relieve que: el
principal signo de la existencia cristiana es el “servicio
reciproco”, el vivir para el otro, el darle la primacia. Puesto que
JesUs dio su vida por los demas, el “servicio” incluye siempre
la renuncia, la humildad y el sacrificio. La persona mira mas a
la compasion y al sentimiento agradecido que al
reconocimiento y la recompensa.

Para el cristianismo y para todas las religiones mayoritarias del
mundo, el “amor al préjimo” es la expresion mas alta porque
proviene de Dios, la razén de “Ser” de todo creyente. El
“servicio” como “amor” debe ser uno de los pilares

108



fundamentales de la “inteligencia espiritual”, pues para
alcanzarla, se debe tener en cuenta las palabras de Jesus: “Si
alguno quiere ser el primero, que sea el Gltimo de todos y el
servidor de todos” (Mc 9, 35); “El que quiera entre vosotros
llegar a ser grande, sera vuestro servidor, y el que quiera entre
vosotros ser el primero, sera vuestro siervo” (Mt 20, 26-27).

Pero esta accion “diaconal” como “servicio” no puede
reducirse a una dimension meramente “interna”, sino que ha de
extenderse a todos, o mejor, a aquellos que estdn mas
necesitados de ella. Esta accion “diaconal” ha de ir
acompafiada del testimonio, pero también puede constituir por
si misma un testimonio. Asi pues, la “leitourgia” del servicio a
Dios, la “diakonia” del servicio al projimo y la “martyria” en
cuanto entrega y servicio de la propia vida personal estan
estrechamente unidos entre si.

Para entender mejor el “servicio” como entrega y donacion de
“amor” hacia el projimo, basta poner el ejemplo de las madres
y los padres. La maternidad es una entrega total por “amor” a
los hijos durante toda la vida, gratis, sin recibir nada a cambio.
Ya pueden los hijos despreciarlos, no visitarlos, enviarles a una
residencia porque molestan, incluso negarles; que los padres
siempre estaran queriendo y sirviendo. Ya pueden los hijos
fracasar, robar, matar o delinquir de mil formas, que los padres
y madres seguiran donandose a sus hijos.

Por consiguiente, estar “sirviendo” continuamente a pesar de la
dificultad, es el mejor ejemplo para comprender que “‘servir con
amor” al pr6jimo, al enemigo, al rival, al que le tengo mania,
etc., no solo nos acerca a Dios a pesar de que no creamos, Sino
que nos hace participes de la “inteligencia espiritual” para
demostrar grandeza de miras y un ejemplo de vida para los
demas. Los creyentes tenemos una mision, una “martyria”: dar
la vida por el pr6jimo con nuestro testimonio. Esta la Unica
forma de que los “no creyentes” vean y descubran a Dios; El
habla a través del testimonio y de la forma de actuar de los
creyentes.

109



Pero para demostrar que Dios habla a través de nosotros, es
necesario que ‘“‘sirvamos” aunque implique sacrificios y
renuncias por “amor”: suficiente con una sonrisa aunque no se
tenga ganas (el otro la puede necesitar y agradecer), no ser tan
mal pensados, contrastar nuestros prejuicios para no despreciar
a nadie, cuidar nuestro vocabulario para no herir y hacer sufrir,
no calumniar, no proyectar mis preocupaciones y miserias para
dejar de alarmar a los demas, ser honrado y parecerlo; ser
humilde (cercano y accesible), ademas de evitar la envidia, el
odio, el orgullo, la venganza y la mentira.

También Dios habla cuando somos buenos enfermos y no nos
aprovechamos de la enfermedad, buenos trabajadores y
comparieros, no criticamos a la gente por detras para envenenar,
destruimos o sembramos discordia, cuando dejamos de ser
generosos, cuando aparentamos lo que no somos Yy nos
ponemos caretas, etc.

6.3.- LA ORACION ENSENA A LA “INTELIGENCIA
ESPIRITUAL”

6.3.1.- LA ORACION EN EL ANTIGUO TESTAMENTO

El vocablo hebreo “sa’al”, que se traduce por “exigir, desear,
pedir”’ (Dt 10, 12; Jue 5, 25; 1Sam 12,13; Job 31, 30), adquiere
el significado de “orar, implorar”’; y aparece ligado al
agradecimiento a Dios por haber escuchado una plegaria (1Sam
1, 20; Sal 105, 40). También puede significar “preguntar,
informarse” (Gn 24, 57).

Por los textos biblicos descubrimos que la oracién desempefia
un papel decisivo, pues lo caracteristico y esencial del Pueblo
de Israel es la relacion con su Dios. De aqui que toda su historia
esté penetrada y sostenida por la oracion como la forma de
hablar y dirigirse a El. En todos los puntos importantes de esa
historia de salvacion aparece la persona en dialogo permanente
con Dios.

110



Por tanto, la oracion veterotestamentaria se caracteriza porque
va dirigida a Dios y se ha revelado como tal a su Pueblo (1Re
8, 22ss; 2Re 19, 15). Por eso los israelitas oran siempre a un
Dios que no es mudo (Gn 18, 22-33) y escucha sus oraciones
cuando estan en sintonia con su voluntad (Sal 17, 6ss.).

La oracion también juega un importante papel en la religiosidad
del judaismo tardio. La ortodoxia de los fariseos empieza a
reglamentar la piedad devocional. Esto no sélo afecta a las
oraciones empleadas en el culto sinagogal (entre las cuales se
encuentra el “Sema Israel” (Dt 6, 4ss.) y las 18 plegarias del
“Smone Esre” que se remonta a una época anterior), Sino
también a la oracion privada (llevan filacterias o “tefilim” en el
brazo izquierdo y en la frente). En este Gltimo periodo, existe
una notable uniformidad entre las plegarias tradicionales en uso
entre los rabinos. La oracién lleva también la impronta de la
idea de mérito que impregna toda la religiosidad posterior,
especialmente en tiempos de Jesis de Nazareth (a partir del
siglo I de nuestra Era).

6.3.2.- LA ORACION EN EL NUEVO TESTAMENTO

El vocablo griego del Nuevo Testamento “proselichomai” (que
traduce el hebreo “Sa’al”’) designa la oracion en el sentido mas
amplio y expresa toda manera de entrar en contacto con Dios.
También es frecuente “aitéo” que significa “suplicar, pedir”.

El Evangelio de Mateo declara como regla fundamental en el
Reino de Dios que predica JesUs de Nazareth, que la oracién es
escuchada: “el que pide, recibe” (Mt 7, 8). La invitacion a orar
y la promesa unida a ella “pedid y se 0s dard” se apoyan en esta
norma fundamental.

Mateo también pone de manifiesto que Dios es un Padre que
“ama” a los suyos mas que a los padres de la tierra “aman” a
sus hijos y, puesto que les “ama”, no puede dejar de escuchar
sus suplicas para dar lo que necesitan (Mt 7, 9-11).

111



El fundamento Gltimo de esta certeza que tiene el que ora es que
sera escuchado desde la bondad y el “amor” paternal que Dios
da a través de Jeslus. Aqui también estd contenida
implicitamente otra certidumbre: Dios es un Dios vivo que
“ve”, “escucha” y tiene buen “corazén”.

La oracion neotestamentaria se dirige tanto a Dios como a
Jesus, a quien se le llama “Kyrios” (Sefior). Con ello queda bien
claro que la auténtica oracion no ha de entenderse como un
mondlogo, sino como un dialogo en el que el orante aprende
también a escuchar en silencio la palabra y el mandato de Jesus.
Por consiguiente, la oracion es también algo muy personal y
concreto, un auténtico didlogo con Dios o con Jesucristo.

6.3.3.- LA ORACION NOS UNE A LA “INTELIGENCIA
ESPIRITUAL”

La oracidn es una necesidad de dialogo interior y una respuesta
humilde y sincera de la persona con Dios. La oracién no es un
momento, es un camino. Nos ayuda a descubrir poco a poco
quien es Dios, su misterio, sus valores, su propuesta, Sus
Sentimientos y el “amor” con que nos busca y acoge.

Por la oracidn la persona entra en relacidn directa con Dios, es
decir, “cree”. De aqui que la oracion y la fe tengan los mismos
presupuestos: sélo son posibles porque Dios, abandonando su
soledad y su ocultacién, rompiendo su silencio, revela a la
persona su “Ser” mismo y su voluntad que le habla.

La persona s6lo puede entrar en relacién con Dios porque Dios
entra en relacion con ella y le transmite de antemano su palabra.
En la oracion la persona se sitla ante la llamada y el
ofrecimiento de Dios. Por eso la oracion es, en Gltimo término,
la respuesta de la persona a la palabra de Dios.

Por tanto, la oracién no se apoya en nosotros mismos, sino en
el “espiritu de Dios” que esta presente y endereza nuestra

112



oracion. En el fondo, la oracidn, al igual que la fe, es don de
Dios y obra de su “Espiritu Santo”. Siempre que una oracion
sube hasta Dios, alli esta presente el “Espiritu Santo” que baja
en su ayuda. Por la oracion subimos los problemas a Dios, para
que Dios baje a los problemas.

En efecto, la oracidn no s6lo ayuda a entablar amistad con Dios
y conocer su misterio de “amor”, sino que también nos sitda en
lavida real para ver los problemas particulares y la realidad que
nos rodea —incluso al préjimo- con los ojos de Dios y bajo su
perspectiva de “amor”. Por la oracion escuchamos a Dios y nos
escuchamos tal y como Dios nos ve y nos suefia.

Ser orante hoy es vivir el seguimiento de Dios con todas las
consecuencias. Ser orante es abrirnos a la “inteligencia
espiritual” que vive, experimenta y saborea a Dios. No se puede
“Ser espiritual” si no hay oracion. No se puede “Ser espiritual”
si no hay sintonia con Dios en la oracién. No se puede “Ser
espiritual” si no hay didlogo con Dios en oracién. Por la oracion
Dios no solo actda y nos ensefia a escuchar nuestro interior para
conocernos mejor, sino también que descubrimos lo que quiere
de nosotros y de los demas. La “inteligencia espiritual” se
desarrolla en la oracion.

6.4.- EL SUFRIMIENTO FAVORECE LA
“INTELIGENCIA ESPIRITUAL”

6.41- EL SUFRIMIENTO EN EL ANTIGUO
TESTAMENTO

El pueblo de Israel entendia el sufrimiento como “un estar
afectado”, de forma que la valoracion de este “estar afectado”
debe expresarse en conceptos adicionales: sentirse mal,
encontrarse en una situacion dificil, padecer, etc. Estas
emociones provocan no sélo un sufrimiento fisico, sino
también espiritual porque se vinculan al pecado (el no “amor”).

113



En los textos sagrados aparecen con frecuencia los gritos del
sufrimiento: lutos, derrotas y calamidades que dan origen al
género literario de las lamentaciones biblicas, especialmente las
de Jeremias (Jer 1; 5).

Profetas y sabios deshechos por el sufrimiento, pero sostenidos
por la fe, descubren su valor purificador (Jer 9, 6), educativo
(Dt 8, 5) y reconciliador como efecto benevolente y pedagdgico
de Dios (2Mac 6, 12-17).

6.4.2.- EL SUFRIMIENTO EN EL NUEVO TESTAMENTO

Jesus de Nazareth sufrié una agonia, un combate en medio de
la angustia y el miedo en su pasién y muerte (Mc 14, 33 ss.; Lc
22, 44), es decir, la pasidn contra todo el sufrimiento humano
posible, desde la traicion de Judas en el Huerto de los Olivos,
hasta sentirse abandonado por Dios (Mt 27, 46).

La pasion de Jesus no significa la liberacion “del Ser humano”,
sino la liberacion “para el Ser humano”. Su sufrimiento fue
para El prueba, en El aprendi6 la obediencia (Heb 5, 8). Como
probado por el sufrimiento, Jesis es modelo y ejemplo. Su
sufrimiento contiene la exigencia de seguirle en el sufrir para
entenderlo y asumirlo en la vida cotidiana, como lo hizo El.

Pero Jesls no s6lo experimento el sufrimiento humano en su
pasién y muerte, sino también padecio los poderes e influencia
de Satanas; ademas de la enfermedad y muerte de los que le
rodeaban. En todas estas ocasiones, su mensaje culmina en el
“amor” al projimo (Mc 12, 31).

Este “amor” también se pone como ejemplo en la narracion del
buen samaritano (Lc 10, 25-37), convirtiéndose en la norma
que sirvio de criterio para todos sus seguidores y discipulos. De
ahi se deduce que la contemplacion resignada es imposible, y
de ahi también que la comunidad cristiana primitiva hubiera
conocido la necesidad de preocuparse, con todas sus fuerzas,
por los que sufren y los vulnerables.

114



6.43- EL “SER” Y LA “NADA” COMO VACIO
EXISTENCIAL

A las personas se les ha planteado siempre, al lado de la palabra
“Ser”, la palabra “nada”. En realidad, de la “nada” no se puede
hablar. Pero como la persona no puede decir las cosas sin hablar
de ella, el concepto de “nada” existe. El concepto “nada”,
etimologicamente viene de “res nata” (no hay cosa nacida).

Las personas piensan en la “nada” porque en virtud de su razén
pueden decir “no” a las cosas que se les ofrece. De modo que si
piensa el “no-Ser” personal, piensa la “nada”. El animal no
piensa; siente lo que “es”, pero no lo que “no es”. Es un
concepto inventado por las personas. En la filosofia moderna la
palabra “nada” ha cobrado una importancia capital porque se
ha convertido casi en una obsesion.

Racionalmente no puede explicarse el paso del “Ser” a la
“pada”, ni a la inversa. Sin embargo, todo lo que nace muere o
perece de alguna manera; todo tiene un transito. No es que se
reduzca a “nada”, sino que se transforma en otra casa. Pero la
Sagradas Escrituras dicen que Dios cre6 el mundo de la “nada”
(Gn 1,1) y que puede ser aniquilado. Crear el mundo de la
“nada” quiere decir, no tomar una cosa de la “nada” porque la
“pada” no es cosa, sino poner “Ser” donde nada habia. El haber
sido, es la forma mas segura de “Ser”.

A este concepto no se puede llegar 16gicamente. De la “nada”
no puede decirse “nada”, porque cualquier predicado supondria
algo. Si decimos tal o cual cosa ya deja de ser “nada”, ya es
algo. Si las personas no tuvieran otras vias de conocimiento que
la via l6gica, “nada” significaria simplemente el puro concepto
negativo “no-ser”. Pero existen otras vias de conocimiento por
los sentimientos, por las intuiciones, y porque una emocién
total nos hace patente la “nada”. Esta patentizacién de la
“nada” produce la angustia y ansiedad existencial: el “tedium
vitae” (el tedio de la vida). El hecho de que esto ocurra y de que

115



se le preste tanta atencion, indica que las personas tienen
miedos y estan sufriendo.

Tras este sentimiento total de oscuridad parece como si el “Ser”
huyese, se nos escapase y quedase sorprendido en la “nada”.
Todo queda uniformado como “una silenciosa niebla” que
iguala montes y valles, y en este vacio sentimos angustia por
“nada”. La “nada” esta ahi, reveldndose en este sentimiento o
temple de animo: “la angustia hace patente la nada”. Pero,
jAhi de los que piensan que son algoj, cuanto tienen que
aprender de la vida.

6.4.4.- VISION CREYENTE DEL SUFRIMIENTO
HUMANO

El sufrimiento en sentido biblico -ya sea el de Job, el de Jesus
de Nazareth crucificado, o los padecimientos de Pablo de Tarso
(2Cor 6, 5.5)- afecta al cuerpo-alma, es decir, a lo corpéreo y a
la “inteligencia espiritual” (el mundo interior). Una reduccion
del concepto del sufrimiento a lo meramente corporal es algo
demasiado superficial, y tampoco se adecla al sufrimiento en
sentido biblico.

Conviene recordar las palabras de Jesls de Nazareth cuando
dijo que "Si alguno quiere venir en pos de mi, niéguese a si
mismo, tome su cruz y me siga” (Mt 16, 24; Mc 8, 34; Lc 9,23).
Lo que vincula a los creyentes no es tanto el modo y la manera
del sufrimiento, sino el “modo como se lleva” el sufrimiento
gue se impone personalmente a las personas.

Para el cristianismo, Dios envi6 a Jesus al mundo de los impios,
incrédulos y ateos para sufrir con ellos en su alejamiento de la
fe. Solo asi Dios se hizo solidario con todas y cada una de las
personas que sufren por cualquier causa, sea corporal o
espiritual.

Pero la gran pregunta es ;Por qué Dios permite que suframos?
¢Por queé existe el sufrimiento y el mal en el mundo? Contestar

116



a estas dos preguntas echando mano de una reaccion atea acaso
comprensible, o recurriendo a una teodicea racional,
significaria buscar una respuesta fuera de la Ley de Moisés
(para el judio), de la pasion de Jesus (para el cristiano), de la
misericordia de Ala (para el musulman) o en la “bodichita” de
Buda (para el budismo). Pero precisamente en ella se advierte
que Dios no esta fuera de nuestro sufrimiento, sino que se sitla
dentro del mismo sufrimiento humano.

La fe de cristianos, judios y musulmanes no se dirige a un Dios
gue esta por encima de todas las cosas, sino mas bien se con un
Dios que esta ahi con las personas y su sufrimiento. Asi pues,
la defensa de un Dios totalmente instalado en el cielo e
insensible al sufrimiento humano es inexacta. Para las tres
religiones del libro la fe personal se manifiesta palpablemente
en ese Dios que se solidariza en el mundo con el que sufre (Mt
25, 40.45).

Los creyentes se plantean estas preguntas:; ;Cémo es posible
que Dios ame a las personas si les deja sufrir? Esta pregunta se
resuelve con otra pregunta: ;(Como puede Dios amarnos tanto
que se solidariza con nuestro sufrimiento? Tan sorprendente
pregunta tiene una respuesta concluyente: lo cierto es que no es
el sufrimiento de la persona, sino el “amor” de Dios lo
enigmatico a esta cuestién. Tenemos la garantia de que esta a
nuestro lado en el sufrir, lo que nos permite entenderlo y
asumirlo para sufrir menos, sufrir mejor.

Hoy la humanidad sufre hambre, violencia, enfermedad,
epidemias, guerras, la privacion de libertad, etc. Con el
sufrimiento que genera todo esto al Ser Humano, surge para los
creyentes la mision de liberar ese dolor fisico y espiritual. Dios
protesta por todas estas acciones que nacen de las personas y
que, en aras de su libertad e intereses, generan mucho dafio y
mal en el mundo. Dios exige a los creyentes intervenir mas alla
del &mbito privado y religioso, y luchar contra cualquier forma
de sufrimiento e injusticia social y personal que genera el
egoismo del Ser Humano. Este llamamiento también lo hace a

117



los “no creyentes” pues el mal no tiene justificacion alguna en
nuestra sociedad por culpa de la maldad humana.

Lo Unico que da sentido a la vida es “amar” en el sufrimiento,
“amar” al sufrimiento; “amar” en la dificultad. Solo el “amor”
da la sabiduria necesaria para mejorar como persona y dar
sentido al sufrir y al problema que lo genera. Lo importante no
verlo como un castigo divino sino como una oportunidad, una
experiencia que nos acerca a Dios y favorece la “inteligencia
espiritual”, un sentido profundo a la existencia humana. El
sufrimiento deja de ser sufrimiento cuando encontramos en él
un sentido, como suele ser el “amor” o el propio sacrificio. La
vida no es indtil, sino una oportunidad.

6.5.- LA MUERTE ENSENA A LA “INTELIGENCIA
ESPIRITUAL”

6.5.1.- LA MUERTE EN EL ANTIGO TESTAMENTO

El antiguo Israel biblico utiliza el vocablo “mawet” para
expresar la muerte como fin definitivo de la persona (2Sam 12,
15ss.). “Todos hemos de morir, somos agua derramada en
tierra, que no se puede recoger” (2Sam 14, 14). La persona
toma la tierra y se convierte de nuevo en polvo (Gn 3, 19).
Frente a la muerte fisica, la Biblia también describe el estado
de muerte existencial, que se describe como una situacién de
“silencio” (Sal 31, 18; 94, 17; 115, 17) y de “olvido” (Sal, 88,
13), es decir, de soledad y ausencia de “amor”.

El tiempo de la persona es limitado porque ha nacido para morir
(Gen 3, 19-22). Los textos biblicos nos dicen que los muertos o
“refaim” (ser débil) sobreviven, ya que la muerte significa la
pérdida de la vida, pero no necesariamente el cese de toda
forma de existencia, dado que la vida es mas que la existencia
terrenal®.

% RUIZ DE LA PENA, J.L,; Op. Cit. “La otra dimension”, p. 75.

118



Esta situacion de vida “post mortem” se desarrolla en el
“Sheol*®”, el lugar que designa las profundidades de la tierra®,
lo profundo, lo subterraneo (Dt 32, 12; Is 14, 9); un lugar sin
retorno (Job 7, 9-10; 10, 21; 16, 22) donde los muertos
experimentan su existencia en otra dimension. Para ir a él tienen
que descender (Gn 37, 35; 42, 38; Num 16, 30-33; Is 14, 15), de
ahi que a los muertos se les designe también con el tdpico biblico
de “los que bajan a la fosa” (Sal 28, 1; 30, 4; 88, 5; 143, 7).

6.5.2- MUERTE Y SALVACION EN EL NUEVO
TESTAMENTO

Jesus de Nazareth ha resucitado para una vida eterna (Heb 7,
16), es decir, que ha arrebatado el poder a la muerte y al diablo
(Heb 2, 14) para convertirse, con el poder de Dios, en Sefior de
muertos y vivos (Rom 14, 9).

En efecto, Jesls toma sobre si lo mas inhumano de las personas
en su muerte en cruz, para descender después al reino de los
muertos (al “sheol ” judio y el infierno cristiano) y llenarlo todo
(Ef 1, 20-23). Con ello, recibe el poder sobre todos los seres en
el momento que vence a la muerte -en ese reino del mal- con su
resurreccion a la vida.

3 Para algunos, la palabra “Sheol” puede provenir del verbo hebreo “Schaal”
(requerir, interrogar), por lo que seria un lugar del requerimiento, es decir, del juicio
0 el punto de partida de los oraculos de los difuntos. Otra hipétesis lo hace derivar de
“Schol” (el pais del Oeste), el lugar donde se pone el sol que representa la entrada en
el mundo inferior. También hay quien opina que deriva de “Schaah” (ser desierto),
por lo que seria la tierra sin vida. Sin embargo la terminologia mas parecida al sentido
biblico del término es la de “Schohal” (ser profundo) un mundo subterraneo, algo
parecido al “Hades” griego o el “Arallu” asirio-babildnico.

% Todos los que morian descendian al “Sheol”, donde existia una igualdad absoluta
para todos. Cuando Job deseaba haber muerto al nacer, afioraba: “ahora, muerto,
descansaria, dormiria y reposaria con los reyes y los grandes de la tierra que se
construyen mausoleos, con los principes ricos en oro y que llenan de plata sus
moradas. Alli no perturban ya los impios con sus perversidades, alli descansan los
que codiciosos se afanaron, alli estan en paz los esclavos, alli no oyen ya la voz del
capataz, alli son iguales grandes y pequefios y el esclavo no esta sometido al amo”
(Job 3, 13-19).

119



El cristianismo cree en un Dios personal, Jesucristo, nos salva
porque ha vencido al mal y a la muerte, llenandonos de
esperanza presente y futura. Este convencimiento nos ayuda a
seguir el mismo itinerario vital para alcanzar la salvacion:
vencer a la muerte existencial y al pecado (el “no amor”) y
resucitar a una vida nueva para construir el reino del bien y del
“amor” (el reino de Dios).

6.5.3.- VISION CREYENTE DE LA MUERTE

Todos tenemos miedo a la muerte. EI miedo a morir nos
perturba y angustia. Consciente de ello, la sociedad quiere
evitar que no tengamos contacto con la muerte. Los velatorios
son mas cortos y deshumanizados. Vestir al difunto es cosa de
la funeraria. Los funerales se prefieren reducidos. La
inhumacion lo més corta posible. La visita a los cementerios
una vez al afio por Todos los Santos. Aungue reconocemos que
la muerte es un negocio, sin embargo, agradecemos el servicio
de funerarias para no implicarnos en los preparativos para
pensar sélo en la vida.

La “inteligencia espiritual” no sélo ayuda a superar mejor el
duelo de la muerte con la esperanza de que los difuntos estan
en una vida mejor, sino que nos prepara para el Gltimo trance
cuando llegue la nuestra. En ese critico momento, la
“inteligencia espiritual” nos ensefia la gran leccion de la vida:
“pacemos para morir y morimos para vivir”. Pero en realidad
lo correcto es decir que “nacemos para amar y morimos para
ser amados por Dios”. Todas las religiones del mundo creen
que hay vida después de la muerte.

En la lapida funeraria de mi familia hay escrito un epitafio de
Pablo de Tarso que dice: “Si vivimos, vivimos en el Sefior; si
morimos, morimos en el Sefior; vivos 0 muertos somos del
Sefior” (Rom 14, 8). Este es el recordatorio que tiene que dar
sentido a la vida, pues sabemos que Dios nos acompafia tanto
en la vida como en la muerte. El judaismo defiende que Dios es

120



Sefior tanto de la vida como de la muerte. El cristianismo cree
en lo mismo, porque la muerte ha sido vencida con la
resurreccion de Jesus de Nazareth.

Muchos “no creyentes” y “agnésticos” ignoran y viven al
margen de Dios mientras sus vidas va todo bien y gozan de
buena salud. En el momento que sufren una enfermedad crénica
grave o una discapacidad fisica congénita o0 como consecuencia
de un accidente, utilizan a Dios y le piden el milagro de la
sanidad.

Este egoismo personal también se pone de manifiesto cuando
se entra a quir6fano o cuando se intuye la muerte. En esos
altimos momentos quieren que se rece por ellos, incluso una
misa funeral “por si acaso” Dios existe y hay cielo. La
condicién humana no tiene remedio; desde que nacemos hasta
que morimos el egoismo y el orgullo nos acompafian hasta la
misma muerte.

Para muchos cristianos, hablar del fuego eterno en las
profundidades del infierno donde reside el demonio y sus
colaboradores, es escandaloso. Para ellos, hablar del castigo
eterno del infierno contradice el mensaje sobre el Dios del
“amor”.

¢ Tiene que desaparecer entonces de la predicacién el tema del
infierno como algo acristiano y que esta por debajo de la
religion, para poder mantener el mensaje del “amor” de Dios?
Quien piense asi debera primero poner en claro que el mensaje
del “amor” de Dios no puede desvirtuar la realidad de Dios:
éste es y sigue siendo el Dios Santo.

En el mensaje de Jesls también se descubre algo muy
importante: se trata de la salvacion temporal y eterna. La
aceptacion o rechazo del mensaje de JesUs tiene consecuencias
temporales y futuras, desemboca en la alegria del reino de Dios
o en el alejamiento de El. La meta de la vida se puede ganar o
malograr en el sentido Ultimo y mas profundo. Jesucristo, como
hijo de Dios, puede describir la seriedad ultima de la decision

121



hablando de las “tinieblas exteriores, donde serén los alaridos
y el rechinar de dientes” (Mt 8, 12). El infierno es la exclusion
definitiva a la salvacion y comunién con Dios y con Cristo.

Pero este alejamiento de la salvacion, ese no tener comunién
alguna con Dios, ¢comienza sélo con la muerte o el juicio? ¢ No
habra que decir mas bien que donde domina el alejamiento de
Dios, donde quiera que se le abandona, donde dominan la
incredulidad y el pecado (el “no amor”), alli se encuentran las
personas encerradas dentro del infierno? ¢Es ahi justamente
donde se les juzgara? (Jn 3, 18). ¢Acaso podemos encontrar la
posibilidad de hablar del infierno de modo acomodado a
nuestra sensibilidad moderna?

El infierno no so6lo es un estado de “falta de vida y amor”
después de la muerte, sino también una vida sin salvacion y
esperanza en nuestra existencia humana: el “no Ser”, el “no
amor”. Aunque este modo de hablar es frecuentemente
figurado, algo acertado hay en él, pues desde el punto de vista
biblico el infierno no es Unicamente algo que pertenece al
futuro (o al mas alld), sino que expresa la experiencia de una
realidad alejada y alienada de Dios, en la que falta el sentido de
vida, la alegria de vivir, la gracia, la bondad y hasta la belleza
de la vida.

122



7.- ACTITUDES QUE PERJUDICAN LA
“INTELIGENCIA ESPIRITUAL”



7.1.- SIN “CAMBIO EXISTENCIAL” NO HAY
“INTELIGENCIA ESPIRITUAL”

7.1.1.- LA CONVESION EN EL JUDAISMO BIBLICO

La Biblia utiliza variada terminologia para expresar la
conversion personal desde una vision teoldgico-religiosa:

- “Hatah” (tropezar, pecar) se recoge en el libro de los
Proverbios: “No vale afan sin reflexion: quien apremia el paso,
tropieza” (Prov 19, 2).

- “Hatah” también significa “equivocarse, errar”. Podriamos
decir que, los pecados son, en realidad, errores que nos
descentran; son tropiezos que nos hacen mas dificultoso el
camino. Pero lo importante es seguir a Dios; porque hasta el
justo cae siete veces dice la Biblia (Prov 24, 16). Seguro que
Dios los mira asi, no como faltas de “amor” terribles que se van
anotando en una minuciosa lista, sino como los tropiezos del
nifio que su Padre contempla con ternura. Un Padre que se
apresura a levantarnos y acogernos en su abrazo, como asi hizo
con el hijo prédigo (Lc 15, 11-32).

- El sustantivo “teshuva” indica “vuelta, cambio de direccion
(una rotacion de 180 grados), inversién del camino”. El
movimiento profético (del 1000 al 332 a.C.) centra su mensaje
en la persona que deja de ser espectadora y pasa a ser actora de
su propio cambio interior. La persona se pone de pie y se
pregunta: ¢ qué estoy haciendo en este estado?

- “Shuv” significa mas bien “responder”. La persona responde
a Dios convirtiéndose con El, por El y en El; es lo que los
griegos llaman metanoeo” (metanoia) o cambio de opinién y
reflexion.

Para el profeta Oseas, la conversion de las personas pone de
manifiesto la ternura de Dios cuando exclama: “vuelve, Israel,
al Sefior tu Dios, porque has tropezado en tu iniquidad.
Preparad las palabras que debéis decir y volveos al Sefior y

124



decidle: aleja toda iniquidad; acepta lo que esta bien y te
ofreceremos el fruto de nuestros labios” (Os 14, 2-3).

El profeta Ezequiel presenta un pequefio catalogo de virtudes
altruistas  relacionadas con el  binomio  caridad-
comportamiento: “El que sea justo y haga juicio y justicia, no
banquetee por los montes y no alce sus ojos a los idolos de la
casa de Israel, no manche a la mujer de su projimo... y no
oprima a nadie, y devuelva al deudor su prenda, no robe y dé
pan al hambriento y vestido al desnudo, no dé a logro ni reciba
a usura, retraiga su mano del mal y haga juicio de verdad entre
hombre y hombre, camine en mis mandatos y guarde mis leyes
obrando rectamente, ése es justo, vivira, dice Yahvé” (Ez 18, 5-
9). Es interesante observar que ya hace su aparicion la virtud
positiva de la caridad: dar pan al hambriento y vestido al
desnudo.

También el Salmista dice al respecto: “se recordarén y
volveran al Sefior todos los confines de la tierra, se postraran
delante de él todas las familias de los pueblos” (Sal 22, 28). El
autor del libro de las Lamentaciones invita a que “‘examinemos
nuestra conducta y escrutémosla, volvamos al Sefior” (Lam 3,
40).

Incluso rabi Aquiba (martirizado por los romanos en el afio 135
de la Era cristiana) afirma que la mano derecha de Dios esta
siempre tendida para acoger cada dia a los arrepentidos, y dice:
“volved, hijos del hombre” (Sal 90, 3).

Los judios tienen unas fiestas estrechamente relacionadas con
la conversion personal y colectiva®®: la fiesta del “Rosh-ha
Sahna” (Afio Nuevo) y el “Yom Kippur” (Dia de la
expiacion de los pecados):

% LOPEZ ASENSIO, A.; Op. Cit. “La juderia de Calatayud”, p. 271 y 281.

125



“

-Enlafiestadel “Rosh-ha Shand” o afio nuevo se hace el
Tashlih” (que significa “arrojar”). Se busca la orilla de un rio
y se lee al profeta Miqueas: “El volvera a tener misericordia de
nosotros y aplastara nuestros pecados. Tu arrojaras al fondo
del mar todos nuestros pecados” (Mq 7, 19). A continuacion se
arrojan simbdlicamente los propios pecados al agua para que se
purifiquen.

A la fiesta también se la conoce como el “Dia del Juicio”, ya
gue tanto hombres como mujeres seran convocados el dia del
juicio final para que Dios los examine del “amor”. El toque
del “Shofar” (cuerno de carnero sagrado) tiene el poder,
como dice el Talmud, de hacer que Dios se levante del trono de
la justicia para sentarse en el de la misericordia.

- El dia del Kippur ” esta consagrado integramente al ayuno. En
este dia Dios perdona todos los pecados cometidos contra €l
(pecados personales) y contra los demas (pecados sociales o
colectivos). El perdén se hace efectivo si la persona se
reconcilia consigo misma, y con el préjimo a quien ofendid.

7.1.2- LA CONVERSION COMO “INTELIGENCIA
ESPIRITUAL”

La teologia de la conversion-reconciliacion del Antiguo
Testamento es asumida y predicada por Jesus de Nazareth, que
lo plasma en infinidad de parabolas.

Gracias al mensaje evangélico, el cristiano es consciente que
por el bautismo y su renovacion constante durante toda la vida,
se adhiere a Jesucristo y se convierte —como dice Pablo de
Tarso- en templo del “Espiritu Santo” (1 Cor 6, 19). Gracias al
bautismo, el cristiano continuamente estd en proceso de
conversion, es decir, muere al pecado y vive para Dios en Cristo
Jests (Rom 6, 11), vive de la vida misma de Jesucristo (Gal 2,
20). La transformacion asi realizada es radical: nos despojarnos
de nuestra condicién de personas viejas por el “no amor”, para

126



revestirnos de personas nuevas (Rom 6, 6), nuevas criaturas a
imagen de Dios (Gal 6, 15).

El que se distrae, se sale de la ruta, se equivoca y tropieza, debe
levantarse y volver de nuevo al camino de la vida. Nos espera
el abrazo, la ternura, la cercania, el “amor” y los abrazos de
Dios.

Pero para que esto suceda la persona debe convertirse al Dios,
gue no es otra cosa que volverse, dar media vuelta vital y
existencial (un giro de 180 grados) y descubrir que El nos
acomparfia en esa metamorfosis.

Por eso, la conversion no es hacer cosas, sino volvernos a un
Dios personal que estd deseando que todos nos giremos para
cambiar y dar la espalda al “no amor”.

72.- EL PECADO NOS SEPARA DE LA
“INTELIGENCIA ESPIRITUAL”

7.2.1.- EL PECADO EN EL ANTIGUO TESTAMENTO

En el hebreo biblico hay varias expresiones para designar el
pecado; desde “jet” que se aplica a una infraccién menor, hasta
“pesha” y “mered” que designan actos de rebelion contra la
divinidad, o también “resha” como acto deliberadamente
malvado.

Por consiguiente, el pecado en la Biblia viene a ser una realidad
sumamente concreta que se genera cuando las personas
abandonan o rompen con Dios, con lo que ello supone:
violencias, rapifias, juicios con prejuicios, mentiras, adulterios,
perjurios, homicidios, usura, derechos atropellados, egoismos,
venganzas, odios, desprecios, prejuicios, envidias, traumas,
etc.; en una palabra, toda clase de desérdenes individuales y
sociales. De cualquier manera, es presentado como una
violacion de la palabra y del mandato de Dios (1 Sam 15, 23
ss.; Sal 78), asi como una falta y manera de causar dafio.

127



Para comprender mejor el significado de pecado, debemos
tener en cuenta las siguientes palabras sinénimas que utiliza a
menudo la Biblia: falta, infidelidad, desobediencia, abandono,
perfidia, fraude, mentira, injusticia, injuria, violencia,
iniquidad, perversidad, desorden, trasgresion, desviacion,
perdicidn, negativa, rebelion, impiedad, idolatria, adulterio,
prostitucion, mancha y abominacion.

En la época de los Patriarcas y los Jueces se considera pecado
cualquier transgresion o falta contra Dios y sus mandamientos,
contra lo que Dios exige a las personas, un atentado contra la
relacion de ambos®®, una desobediencia, una ofensa, una ruptura
del pacto entre El y Moisés en el Sinai: “T( seras mi pueblo, yo
seré tu Dios” (Ex 34, 10-28).

Pero el Pueblo de Israel toma verdadera conciencia del pecado
en la época profético-monarquica (del 1000 al 332 a.C)),
concepto vinculado también al de justicia y salvacién personal.
En este sentido, los profetas llaman pecado a todo lo que la
persona hace contra la voluntad de Dios. Por el contrario, justicia
es todo comportamiento que mantiene la relacion con Dios. El
movimiento profético®’ incide en la necesidad de practicar las
buenas obras que Dios recomienda, requisito para que la vida
esté colmada de sus bendiciones.

También hay que destacar el parentesco que existe entre el
pecado y la muerte. Ambas realidades se sitan en el estrato
personal, donde nace la decision libre de las personas de elegir el
camino de Dios (vida) o seguir por el camino del pecado
(muerte). La opcion de ir contra Dios (pecado), lleva implicita
una recusacion de la vida que es don de Dios (muerte). Pecado y

% para comprender mejor el significado de pecado, debemos tener en cuenta las
siguientes palabras sinénimas que utiliza a menudo la Biblia hebrea: falta, infidelidad,
desobediencia, abandono, perfidia, fraude, mentira, injusticia, injuria, violencia,
iniquidad, perversidad, desorden, transgresion, desviacion, perdicion, negativa,
rebelién, impiedad, idolatria, adulterio, prostitucion, mancha, abominacién.

% AUZOU, G.; Op. Cit. “La palabra de Dios”, p. 223.

128



muerte son dos aspectos de esa Unica realidad que es el misterio
del mal®.

En definitiva, el pecado de las personas no so6lo atenta contra
los derechos de Dios, sino que también le hiere en el “corazén”
y, como consecuencia de ello, afecta a los que Dios “ama”. Para
paliar esta situacion, los israelitas podian expiar sus pecados
mediante el sacrificio y holocausto de un animal. La expiacion
de los pecados no era un castigo, sino un acontecimiento
salvifico.

7.2.2.- EL PECADO EN EL NUEVO TESTAMENTO

Mientras que en el Antiguo Testamento el pecado se concibe
como una transgresién de las normas religiosas o0 una negacion
de la realidad de Dios, asi como una ruptura con las personas y
con la sociedad; en el Nuevo Testamento cristiano se entiende
como una falta de fe, una infidelidad a Dios y al “amor” que
representa, es decir, todo lo que implique “no amor”.

Los cuatro evangelios denuncian el pecado donde quiera que se
halle, incluso en aquellos que se creen justos porque observan
las prescripciones de una ley exterior. Porque el pecado esta en
el interior del “corazén”, de donde “salen los pensamientos
malos, las fornicaciones, los hurtos, los homicidios, los
adulterios, las codicias, las maldades, el fraude, la impureza,
la envidia, la blasfemia, la altivez, la insensatez: cosas todas
que salen de dentro y mancha al hombre” (Mc 7, 21 ss.).

% E| profeta Ezequiel presenta un pequefio catalogo de virtudes altruistas relacionadas
con el binomio caridad-comportamiento: “El que sea justo y haga juicio y justicia, no
banquetee por los montes y no alce sus ojos a los idolos de la casa de Israel, no
manche a la mujer de su préjimo... y no oprima a nadie, y devuelva al deudor su
prenda, no robe y dé pan al hambriento y vestido al desnudo, no dé a logro ni reciba
a usura, retraiga su mano del mal y haga juicio de verdad entre hombre y hombre,
camine en mis mandatos y guarde mis leyes obrando rectamente, ése es justo, vivira,
dice Yahvé” (Ez 18, 5-9). Es interesante observar que ya hace su aparicién la virtud
positiva de la caridad: dar pan al hambriento y vestido al desnudo.

129



Los evangelios sinopticos (Marcos, Mateo y Lucas) revelan que
solo el Hijo de Dios, Jesucristo, nos ha liberado del pecado por
el “amor” y la entrega demostrada en la pasion, cruz, muerte y
resurreccion.

En muchas parabolas Jesls de Nazareth se sienta en la mesa
con los pecadores, a los que muestra su perdén y el compromiso
de que comiencen de nuevo

En la pardbola del hijo prddigo manifiesta el perdon y la
misericordia de Dios Padre para todos los pecadores (Lc 15, 11-
32). Aqui se pone de manifiesto que el pecado es una ofensa
hacia Dios, asi como lo absurdo que es no concebir su perdén
si no hay un arrepentimiento y retorno del pecador. Fuera de
este contexto no se entiende perddn alguno. El padre perdona
desde el principio, pero el perddn no afecta eficazmente al
pecado del hijo prddigo, sino en su retorno a la casa del padre.
En esta misma linea se dirige la parabola del fariseo y el
publicano (Lc 18, 9-14)

Para Pablo de Tarso todo lo que no se realiza a partir de la fe en
Jesucristo es pecado (Rom 14, 23). Las cartas del Apéstol dejan
claras cuatro afirmaciones acerca del pecado:

A.- Todas las personas estan bajo el poder del pecado
dominante, del cual sélo cabe la liberacion por la accion
reparadora y Unica de Dios en Jesucristo.

B.- La llamada a los cristianos a perseverar en la fe en Dios, en
vez de serlo del pecado, para luego caminar en el “espiritu”, en
Cristo Jesus.

C.- Pecado es todo lo que no se realiza a partir de la fe y, por
tanto, no vinculados a Cristo (Rom 14, 23). Pecado es la
voluntad y el poder de todos aquellos que estan contra Jesus
como Hijo de Dios.

D.- La grandeza de la actuacion de la gracia de Dios frente al
pecado y, al mismo tiempo, la responsabilidad de las personas
ante su fe y su modo de obrar.

130



De la confluencia de estas cuatro lineas de actuacion, Pablo de
Tarso invita a imitar el “amor” de Cristo:

“Vivid en el amor como Cristo 0s am0 y se entregd por nosotros
como oblacion y victima de suave aroma. La fornicacion, y
toda impureza o codicia ni siquiera se mencione entre vosotros,
como concierne a los santos. Lo mismo que la groseria, las
necesidades o las chocarrerias, cosas que no estan bien; sino
mas bien, acciones de gracias. Porque tened entendido que
ningun fornicario o impuro o codicioso —que es ser idolatra-
participara en la herencia del reino de Cristo y de Dios. Que
nadie 0s engafie con vanas razones, pues por eso viene la
cllera de Dios sobre los rebeldes. No tengais parte con ellos.
Porque en otro tiempo fuisteis tinieblas; mas ahora sois luz en
el Sefior. Vivid como hijos de la luz; pues el fruto de la luz
consiste en toda bondad, justicia y verdad... Asi pues, mirad
atentamente como vivis; que no sea como imprudentes, sino
como prudentes; aprovechando bien el tiempo presente, porque
los dias son malos. Por tanto, no sedis insensatos, sino
comprended cudl es la voluntad del Sefior. No os embriaguéis
con vino, que es causa de libertinaje: llenaos mas bien del
Espiritu...” (Ef 5, 1-18).

7.2.3.- EL PECADO ALEJA DE LA “INTELIGENCIA
ESPIRITUAL”

El concepto de pecado apenas puede ser utilizado hoy sin dar
inmediatamente una explicacion. Su comprension originaria,
determinada religiosamente, parte siempre de la relacion
responsable (comunitaria o individual) de la persona con Dios.
El pecado es la ruptura de relacion con Dios. Asi todos los
pecados particulares pueden entenderse como un sintoma del
Gnico pecado, que consiste en una vida sin Dios, en la
incredulidad, en la falta de esperanza y en un comportamiento
basado en el “no amor” que niega el propio “amor’.

131



De ahi que, tanto el sentimiento de la falta de sentido de la vida,
de la fatalidad de la historia, de la duda de si mismo, del
egoismo del “coraz6n” humano, del sentimiento de venganza
que impera en la conciencia personal, de la misma culpa
concreta, etc., han de ser referidas a la Unica raiz del
alejamiento de Dios.

Las primeras narraciones biblicas sobre la caida de Adany Eva
(Gn 3), el diluvio universal (Gn 6-9) y la torre de Babel (Gn 11)
son las afirmaciones fundamentales sobre el pecado. Ellas
dejan entrever, al mismo tiempo, la superacién del pecado por
la misericordia y el perdén de Dios.

Cuando la persona se coloca como norma por mas que sepa que
comete faltas y que esta sometida a fallos e impulsos fatales; es
entonces cuando tiende a explicar todo psicologica o
sociologicamente. En efecto, en el &mbito psicoldgico se ve
determinado por la enfermedad, el sufrimiento, la frustracién,
la angustia, el fracaso y la muerte. En el campo sociopolitico
corresponde a eso la incapacidad para dominar los conflictos
sociales y para realizar la libertad y la paz, la imposicion
rigurosa del poder (la mayor parte de las veces motivada por
ideologias), y el miedo ante la autoaniquilacién de la
humanidad. Todas las ideologias y religiones buscan caminos
para convivir con el mal y superarlo con una actitud y unos
esfuerzos adecuados.

La reconciliacion es el motor de la historia. Sin perdén no
avanzan las sociedades, las relaciones interpersonales y la
propia existencia. Si queremos tener siempre la razon, que
nadie nos cuestione, si el orgullo nos esclaviza, sera dificil
superar el concepto de pecado mediante la reconciliacion. Si no
hay conciencia religiosa, tampoco hay conciencia de pecado.

Es preciso reconocer nuestros errores, nuestras faltas de “amor”
y miserias humanas para poder reconciliarnos, cambiar
existencialmente y vivir segin la “inteligencia espiritual”.
Veamos a continuacion los beneficios que comporta reconocer

132



nuestras limitaciones y faltas de “amor”, asi como la necesidad
de perdonar.

7.3.- SIN “RECONCILIACION” NO HAY
“INTELIGENCIA ESPIRITUAL”

7.3.1.- EL PERDON EN EL ANTIGUO TESTAMENTO

La Biblia da mucha importancia a la hermandad como signo
identificativo de la condicion humana. Muchos de sus textos
ensefian que el principal mandato que Dios es el que se recoge
en el decalogo de los Diez Mandamientos de la Ley de Moisés:
“No te vengaran, ni guardaras rencor a los hijos de tu pueblo;
mas amaras a tu préjimo como a ti mismo” (Lev 19, 17 ss.),
incluso al extranjero (Lev 19, 34), al enemigo (Ex 23, 4ss.; Prov
25, 21ss.).

Los rabinos han sacado de esta Ley biblica numerosas reglas de
conducta. La méas importante es que el pecado no es perdonado
por Dios, si la persona primero no ha pedido perddn a quien ha
ofendido en una desavenencia o pleito. EI Talmud exige que se
Ilamen testigos y que se intente la conciliacién. Si el agraviado
muri6 antes de que se le pidiese perddn, es preciso ir a la tumba
del difunto y pedirle disculpas alli mismo (Yoma 45c).

Otro pasaje del Talmud dice: “si uno ha sospechado
injustamente de otro, debe conciliarlo; mas; debe bendecirlo”
(Ver 31b). El agraviado estd moralmente obligado a perdonar a
una persona arrepentida de su acto. Sin embargo, no es
necesario intentar la conciliacién mas de tres veces.

En el Antiguo Testamento, el “amor” se proyecta hacia el otro
hasta llegar a una solidaridad completa (Dt 15, 12-18; 23,
16ss.). La Biblia nos invita, en todo momento, a superar nuestro
orgullo y egoismo como tentacion peligrosa de infidelidad al
“amor” que Dios nos tiene.

133



7.3.2.- EL PERDON EN EL NUEVO TESTAMENTO

El Nuevo Testamento sigue la misma linea teoldgica y
argumental que el Antiguo. Jeslus de Nazareth dice a sus
discipulos: “por tanto, si traes tu ofrenda al altar, y alli te
acuerdas de que tu hermano tiene algo contra ti, deja alli tu
ofrenda delante del altar, y anda, reconciliate primero con tu
hermano, y entonces ven y presenta tu ofrenda” (Mt 5, 23-24).
Esta ensefianza indica que es fundamental resolver los
desacuerdos y conflictos con el préjimo, antes de buscar el
perdon y la comunién con Dios.

Este pasaje evangélico nos da la clave del perddn: Jesus ensefia
que la reconciliacién con el hermano es un requisito para la
correcta relacion con Dios, requisito indispensable para vivir la
“inteligencia espiritual” tanto del que ofende, como del
ofendido. El perd6n interior o la confesidn ante un sacerdote no
se logra si la persona no pide perddn a la agraviada (antes o
después del arrepentimiento), asi como un abandono total de
malas acciones e intenciones que den por resultado un cambio
integral y radical de la mentalidad y del modo de vivir.

No basta con lamentar el acto pecaminoso y desistir de €l, sino
que es preciso resolver firmemente no volver a cometerlo. La
intencion no es sélo pedir perdoén, sino reconciliarse, lo que
implica una restauracion de la relacién con nosotros mismos,
con la persona ofendida y con Dios.

7.3.3.- LA “RECONCILIACION” Y EL “PERDON” COMO
VALOR BIBLICO

Ademas del mandato singular del “amor” al pr6jimo, en la Ley
de “Santidad biblica” (recogida en la literatura sapiencial),
Dios rechaza “sembrar discordia entre hermanos” (Prov 6, 19),
ya que las personas tienen que vivir reconciliadas si quieren
obtener la bendicion de Dios (Sal 133). Las personas se
destruyen si no superan el odio y la venganza.

134



Cuando guardamos rencor a alguien o tenemos un
resentimiento hacia otra persona, somos nosotros los Unicos
perjudicados, los Unicos lastimados que nos causamos dafio. La
falta de perdon es capaz de enfermarnos, envenenarnos,
hacernos sufrir y volvernos hacia la maldad. Cuando uno odia
a su enemigo, pasa a depender de él. Aunque no quiera, se ata
a él, queda sujeto a la tortura de su recuerdo y al suplicio de su
presencia. Toda persona se equivoca si no progresa en la
superacion del odio y la venganza.

Las personas que se desprecian a si mismas, se dejan caer, se
envilecen y juzgan su vida sin sentido, huyen de si mismas. La
estimacion exagerada y el desprecio a uno mismo andan a
menudo juntos. Ambos son fruto de la soledad de las gentes
auténomas, abandonadas a si mismas. Ellas ignoran que son
amadas, que son Utiles y responsables. Falta dialogo con la
Palabra de Dios y con los demas, nuestro préjimo. Solamente
el que sabe que es tomado en serio, es capaz de aceptarse a si
mismo seriamente.

Quien sigue por este camino se perdera en el laberinto de sus
afectos y relaciones interpersonales negativas. Las personas
estamos llamadas a la hermandad, no sélo con nuestros
semejantes, sino con toda la humanidad y todos los pueblos de
la tierra. Dios deja muy claro cudl debe ser la direccion de las
personas con nuestros semejantes: el “amor” y el perdon es el
objetivo.

Como personas amadas y aceptadas por Dios, somos llamados
a dar una respuesta y a “Ser” responsables. El “amor” al
préjimo y al enemigo es nuestra razoén de “Ser”, el verdadero
sentido de la “espiritualidad” humana. Sélo asi podra ser una
realidad el “reino de amor” que tanto anuncia Jesus de
Nazareth. Ese reino es una sociedad mas justa, solidaria,
humanay amable. Sélo el “amor” y no la autosuficiencia puede
hacerlo. Dios tiende la mano para alcanzar juntos en este
objetivo.

135



7.34.- SIN “PERDON” NO HAY “INTELIGENCIA
ESPIRITUAL”

Sin perddn no hay “espiritualidad”. Los “no creyentes” tienen
como objetivo Gltimo perdonar dentro de su humanismo. Pero
ésta orientacion les resulta dificil de conseguir si no hay
previamente una transformacion interior que descubra la
reconciliacién como valor supremo y nuclear de sus vidas.

Sélo el “amor” suscita deseos renovados de reconciliarse
consigo mismo, con los demds y con Dios, requisitos
indispensables para ser perdonados por Dios. El no perdona si
previamente no hay arrepentimiento personal y se pide perdén
a la persona ofendida. El creyente asimila y reconoce tres
verdades fundamentales: el “amor” a Dios, el “amor” al
préjimo como a uno mismo, y el perdén en todas sus formas y
circunstancias.

Pero ¢para qué perdonar? Jesls de Nazareth ensefié a sus
discipulos que debian perdonar. Para que no olvidaran esta
obligacion, les dej6 inmortalizado en el Padrenuestro:
“Perdonanos nuestras ofensas, como también nosotros
perdonamos a los que nos ofenden” (Lc 11, 4). También en la
siguiente recomendacion: “Porque si vosotros perdondis a los
hombres sus ofensas, os perdonara también a vosotros vuestros
Padre celestial: pero si no perdonais a los hombres, tampoco
vuestro Padre perdonara vuestras ofensas” (Mt 6, 14-15).

A pesar del énfasis que puso Jesus en su cumplimiento,
perdonar es lo que mas cuesta a las personas, tal vez porque
tenemos una idea equivocada sobre el perdén.

Uno de los mayores errores consiste en creer que cuando uno
perdona le hace un favor a su enemigo. En realidad cuando uno
perdona se hace un favor a si mismo. La misma experiencia nos
ensefia que cuando guardamos rencor a alguien, o tenemos un
resentimiento hacia otra persona, somos nosotros los Unicos
que nos perjudicamos, sufrimos y causamos dafios. Es

136



indudable que nuestro enemigo estaria feliz si se enterara del
dafio que su recuerdo provoca en nosotros.

¢Cuantas veces hemos pensado que el que perdona pierde? En
realidad el que perdona gana, porque perdonar es quitarse uno
mismo una espina dolorosa capaz de herir toda una vida. El
odio causa mayor dafio a quien lo tiene que a quien lo recibe. Y
el que se niega a perdonar sufre mucho mas que aquel a quien
se le niega el perdén. Cuando uno odia a su enemigo, pasa a
depender de él. Aunque no quiera, se ata a él. Queda sujeto a la
tortura de su recuerdo y al suplicio de su presencia. En cambio,
cuando logra perdonar, rompe los lazos que lo atan, liberandose
y dejando de padecer.

Por eso, cuando Jesus pidié que se perdone a los demas, no lo
dijo pensando en ellos, sino en uno mismo. Porque dentro del
proyecto de JesUs estad que sus seguidores sean gente sana, y
que puedan vivir la vida en plenitud. EI mismo lo dijo: “Yo, he
venido para que tengan vida, y la tengan en abundancia” (Jn
10, 10).

¢Perdonar es justificar? Cuando uno perdona reconoce que el
otro ha obrado mal, que ha cometido un hecho mas o menos
grave pero aun asi, y a pesar de todo, decide perdonarlo para
preservar su propia salud y su bienestar interior. Por
consiguiente, personar no es disculpar, es perdonar para asumir
una higiénica actitud de vida que produce, a la larga, efectos
benéficos y saludables para nuestra salud mental, personal y
emocional.

¢ Perdonar implica perdonar? Muchas veces tenemos la errénea
idea de que perdonar implica olvidar. No es asi. Jesis nunca
pidi6 a nadie que olvidara las ofensas recibidas. Seria
ciertamente mucho mas facil perdonar si hubiera olvido (como
seria mucho mas facil la bondad humana si no hubiera
tentaciones). Pero el hecho de que uno no olvide, no significa
que no perdone. Porque uno puede recordar espontaneamente
los recuerdos mas dolorosos y dafiinos, y no por eso sufrir el

137



desgaste interior propio de quien guarda un doloroso rencor. A
veces conviene no olvidar, para evitar volver a ser herido.
Porque quien perdona y olvida, olvida lo que perdona.

¢Perdonar es restaurar? También creemos que perdonar
significa volver forzosamente la cosas a como estaban antes del
enojo. Que si uno perdond a un amigo, debe devolverle la
amistad, que si uno perdond a alguien con quien convivia, debe
aceptarlo nuevamente con él; que si uno perdond a un ser
querido, debe volver a sentir carifio por él. Pero eso no es
necesariamente asi. No siempre se puede devolver toda la
confianza a quien nos defraud6, aun cuando se le perdone. No
siempre se puede volver a sentir aprecio o estima por quien nos
ha ofendido, ni reanudar la amistad con quien nos ha agraviado.
A veces resulta una imprudencia restituir la confianza a quien
nos ha engafiado un vez, aunque le haya perdonado. El perdén
no implica reponer sentimientos ni afectos; eso hunca lo sugirio
Jesucristo. Tampoco el perdén me impide que yo reclame la
restitucion de los derechos violados por el ofensor, o la
reparacion de la injusticia que él cometid, o el digno castigo que
él se merece, siempre que yo no busque en ello la venganza
personal, sino la justicia.

¢Perdonar es aceptar disculpas? Seria falso creer que, para
perdonar a alguien, tengo que esperar a que él se arrepienta y
me pida perdén. Cuando Dios perdona, no lo hace para sanarse
El, sino para sanarnos a nosotros del pecado y devolvernos su
amistad; por eso hace falta que estemos arrepentidos y pidamos
disculpas. Pero cuando perdonamos lo hacemos para librarnos
de las secuelas que le dejo la violencia o el desprecio vivido. Y
para eso no hace falta que el otro se arrepienta. Basta con que
uno quiera perdonar.

Entonces, si perdonar no es favorecer al enemigo, ni justificar
su conducta, ni olvidar su agravio, ni restaurar su amistad, ni
esperar sus disculpas, ¢qué es el perdon? El perdén es ante todo
una decision. No esté subordinado a nada, ni depende de que el
otro cumpla ciertos requisitos. Uno perdona simplemente

138



porque quiere hacerlo o por convicciones religiosas.

El evangelio de Marcos cuenta que Jesus, hablando un dia de la
oracion, dijo: “cuando se pongan de pie para rezar, perdonen
si tienen algo contra alguien” (Mc 11, 12). No nos hemos
cansado de decir en este ensayo que Dios da mucha importancia
al “amor” y al perdon. Por ello, no se entiende que un creyente
no esté habituado a perdonar, aunque le complique muchas
veces la vida, pues lo que impulsa a la naturaleza humana es
todo lo contrario: venganza, odio, saldar cuentas, perdonar pero
no olvidar, “arrieros somos y en el camino nos
encontraremos”, etc.

¢Y cémo puede uno saber que ya ha perdonado? Siguiendo
ciertos consejos del Nuevo Testamento, podemos descubrir
algunas pautas:

A.- Cuando ya no se desea el mal al otro, segun las palabras de
Jesus: “Amén a sus enemigos, haced el bien a quienes odien,
bendecid a quienes os maldigan” (Lc 6, 27-28).

B.- Cuando se ha renunciado la venganza, tal como lo ensefia
Pablo de Tarso: “No devolvais a nadie el mal por el mal; no os
venguéis de nadie” (Rom 12, 17.19).

C.- Cuando uno es capaz de ayudar a su ofensor si lo ve pasar
necesidad, como también dice Pablo de Tarso: “Si tu enemigo
tiene hambre, dale de comer; si tiene sed, dale de beber;
haciendo esto amontonaras carbones encendidos sobre su
cabeza” (Rom 12, 10).

En resumen, perdonar es como soltar de la mano, una brasa que
nos guema, que tomamos en algin momento de la vida y que
nos perjudica. En cambio, la falta de perdon es capaz de
enfermarnos, intoxicarnos y volvernos malas personas. Por eso
es muy acertado el consejo de san Agustin: “Si un hombre malo
te ofende, perddnalo, para que no haya dos hombres malos”.

Con la ayuda, didlogo y confianza en Dios podemos conseguir
que pedir disculpas y perdonar forme parte de nuestro proyecto

139



de vida y de nuestra forma de ser coherentes como creyentes.
El enemigo es un buen pretexto para acercarnos al “amor”
misericordioso de Dios y descubrir el valor de su Plan
reconciliador.

7.4.- EL ORGULLO DIFICULTA LA “INTELIGENCIA
ESPIRITUAL”

El libro del Cantar de los Cantares comienza con el famoso
verso: “vanitas vanitatum, omnia vanitas” (vanidad de
vanidades, todo vanidad). La vanidad u orgullo es consustancial
al Ser Humano, pues adolece muchas veces de humildad
personal y social.

7.4.1.- LAHUMILDAD EN LA TRADICION BIBLICA
7.4.1.1.- La humildad en el Antiguo Testamento

El término hebreo “ani” y “anaw” es muy utilizado en los textos
veterotestamentarios para designar al “indefenso” que no tiene
ningun derecho (Sal 9), asi como al “oprimido” al que se
explota, se extorsiona y se maldice (Sal 10).

Pero Dios toma partido en favor del “ani” (Ex 22, 24; Dt 24,
14ss.). Dado que es “el Dios de los humildes” (Sal 25, 9; Sal
149, 4), escucha y consuela a las personas que se compadecen
(Is 29, 19, Job 36, 15), hasta que logra cambiar las
circunstancias existentes y las pone a su favor (Is 26, 6; Sal 37,
11).

Asi el vocablo “ani” (y todavia mas “anaw”), ademas de
designar a los pobres en sentido estricto, pasan a ser una auto-
denominacion religiosa de aquellos que, en una situacion de
necesidad, s6lo buscan humildemente la ayuda de Dios o la han
encontrado (Sal 40, 18; Sal 102, 1; Is 41, 17).

140



7.4.1.2.- La humildad en el Nuevo Testamento

Los términos hebreos que acabamos de ver, son traducidos al
griego neotestamentario como “prays” (manso, no violento),
palabra que se aplica a la amabilidad respetuosa que una
persona muestra hacia otra. También el vocablo “tapeinds”
(mansedumbre, suave, bondadoso) subraya ante todo una
actitud de subordinacion, sea esta adoptada de un modo forzoso
o voluntario. Los dos términos son utilizados sobre todo para
expresar la fe en Dios, ya que El mismo, a través de su
intervencion en la historia, humilla a los soberbios y arrogantes
para escoger a los humildes.

Por el contrario, en la filosofia greco-helenistica estos dos
términos designan ideales sociales de virtud de alto rango. Para
Acristételes constituyen el punto medio entre dos extremos: la
iray la insensibilidad.

Pero la humildad no es una virtud en el sentido helenistico, sino
un modo de comportarse y una posibilidad vital otorgados por
Dios. Por eso no se reduce a ser una mera consecuencia del
temperamento humano, sino que se manifiesta cuando las
personas estan unidas a Dios.

Ambos vocablos biblicos son lo opuesto a la ira desenfrenada,
a la severidad, a la violencia y a la autoafirmacion. Son sobre
todo comportamientos caracteristicos de aquellos que tienen
sentimientos nobles, es decir, del sabio (que conserva una
serena mansedumbre incluso en medio de las injurias), del juez
(que impone castigos moderados), del rey (que gobierna con
benignidad) y también de los dioses (que se muestran
benevolentes). Por eso ambos vocablos aparecen a menudo en
las historias de los gobernantes y en los panegiricos de jefes y
lideres.

El evangelista Mateo dice: “Venid a mi todos los que estais
trabajados y cargados, y yo os daré descanso. Llevad mi yugo
sobre vosotros, y a prended de mi, que soy manso y humilde de

141



Corazdn; y hallaréis descanso para vuestras almas; porque mi
yugo es llevadero y mi carga ligera” (Mt 11, 28-30). Aqui Dios
es humilde ante las personas de “corazon”, es decir, delante de
Dios, lo que equivale a decir totalmente necesitado de El,
ademas de poder llamar a si a los que estan rendidos y
abrumados para prometerles el descanso existencial si le
siguen.

Mateo también habla de humildad en este pasaje: “Te doy
gracias, Padre, porque has ocultado estas cosas a los sabios y
entendidos, y las has revelado a los pequefios (a los nifios)” (Mt
11, 25). En el contexto biblico, Jesls expresa su gratitud al
Padre por revelar sus secretos a los humildes y sencillos, en
lugar de a los intelectualmente sofisticados o engreidos. El
orgullo y el egoismo cierran toda puerta al conocimiento de
Dios y, por consiguiente, a la “inteligencia espiritual”.

En parecidos términos se vuelve a expresar Mateo cuando dice
“En aquel tiempo los discipulos vinieron a Jesus, diciendo:
¢Quién es el mayor en el reino de los cielos? Y llamando Jesus
a un nifio, lo puso en medio de ellos, y dijo: De cierto os digo,
que si no os volvéis y os hacéis como nifios, no entraréis en el
reino de los cielos. Asi que, cualquiera que se humille como
este nifio, ese es el mayor en el reino de los cielos. Y cualquiera
que reciba en mi nombre a un nifio como este, a mi me recibe”
(Mt 18, 1-5).

La exhortacion a hacerse como nifios no significa un hacerse
mas pequefio de lo que uno es, sino el saber puro (al igual que
los nifios) de quien se hace pequefio realmente. Asi pues, la
humildad consiste en saber lo poco que somos realmente
delante de Dios y lo mucho que somos para El.

7.4.1.3.- Sélo el humilde obtiene la “inteligencia espiritual”

Durante mucho tiempo, la humildad se ha confundido con el
servilismo y la sumisién. En el mensaje biblico no se entiende

142



como un comportamiento condescendiente y décil. La
humildad es contraria a la “hybris”, a la arrogancia, y por eso
se hace odiosa para la ideologia y forma de pensar de una
inmensa mayoria de las personas.

Desde un punto de vista religioso, la humildad nace de la
relacion de la persona con Dios, es decir, cuando la persona se
ve a si misma y a los otros en manos de Dios y reconoce que no
le toca a él juzgar sobre su propio rango y valor, es entonces
cuando vive en la humildad.

Esta se distingue de la inmutabilidad filoséfica cuando los
acontecimientos y circunstancias son motivo de sufrimiento,
anhelando una transformacion de dichos acontecimientos. No
obstante, esta transformacion no se realiza por sus propias
fuerzas, sino que ha de esperar también la accién e iniciativa de
Dios. La persona que vive en la humildad ha renunciado a
imponer sus exigencias a costa de los demas. Por consiguiente,
ser humilde no significa caer en el quietismo, sino acabar con
la mentalidad egocéntrica y dejar el futuro en manos de Dios.

¢Cémo se puede llegar a esta actitud? Si esta postura estuviese
basada en una idiosincrasia de la persona, la carencia de ella no
necesitaria la menor disculpa. Si se intenta ejercitar un
comportamiento adecuado a ella, hay que hacer constar en
seguida que este ejercicio puede, en el mejor de los casos, lograr
unas formas externas. En cambio, la humildad entendida en el
sentido biblico es ante todo una actitud interior. Si se la
considera como un fruto del “espiritu de Dios”, ello quiere
decir que sélo puede desarrollarse sobre el terreno de la fe y
s6lo cuando la persona ha reconocido sus miserias y defectos
delante de Dios. Este reconocimiento de “sencillez de corazén”
es fundamental para alcanzar la “inteligencia espiritual”.

En efecto, desde la humildad que nace de la fe, el dialogo y la
oracion con Dios, la persona alcanza la necesaria “inteligencia
espiritual” para profundizar en sus defectos, en el mal caracter,
y en la conflictiva forma de “Ser” y actuar. Las limitaciones

143



personales ayudan a reconocer el propio interior y cambiar el
genio temperamental soberbio y prepotente en reconciliacion,
compresion y humildad; un valor humano necesario para
alcanzar la reconciliacion personal y saber perdonar cuando
erramos de pensamiento, palabra y obra.

Mediante la “inteligencia espiritual” la persona encuentra
amparo y comprension en Dios cuando quiere alcanzar estos
objetivos. Ademas puede entender que no necesita justificarse
a si mismo ni pensar en términos de supremacia. Pero la
existencia en la fe en Dios le hace libre, exento de envidia, no
s6lo para ver y aceptar el progreso de los demas, sino también
para fomentar y alegrarse de su bien. Por otra parte, el
Evangelio nos ensefia que si los demas son o no agradecidos,
no debe tener para nosotros la menor importancia.

La humildad religiosa no es otra cosa que un experimentar la
sencillez de Dios como fruto del “amor” recibido. Esta
experiencia no puede conformarse nunca con las circunstancias
actuales de un modo fatalista, sino que sabe y espera que
aquellas cambiaran. Como dice el Evangelio: Dios esta al lado
de los humillados, ensalza a los humildes y hace caer a los
poderosos de sus tronos (Lc 1, 52-53). Asi la humildad delante
de Dios libra a la persona de sus ataduras existenciales y le hace
libre para el préjimo.

144



8.- LA MISTICA INSPIRA LA
“INTELIGENCIA ESPIRITUAL”



La intencion ultima de los principales misticos del siglo XVI,
especialmente Teresa de Avila y el san Juan de la Cruz, era
construir a la persona desde el centro esencial y simplisimo de
su “Ser”. La oracion y “espiritualidad” de su propio
conocimiento no fue un examen puramente filoséfico, sino un
encuentro con Dios en lo mas intimo de la persona.

Este propdsito ha movido también a la mejor psicologia de
nuestro tiempo deseosa de conocer la “inteligencia espiritual”
de estos santos del Siglo de Oro.

8.1.- TERESA DE AVILA: UNA MUJER ESPIRITUAL
8.1.1.- LA VIDA DE UNA SANTA

No nos interesan los datos biograficos que ella misma nos
cuenta en el libro de su vida, sino la profundidad de la
“espiritualidad” que nos describe en sus obras. Sus primeros 20
afios como monja en el convento de la Encarnacion de Avila se
reducen a un fondo de “amor propio”, que se resumen en estos
puntos:

- Su amor propio aln estda vivo y la
desasosiega: “cllpabanme sin tener culpa hastas veces; yo lo
Ilevaba con harta pena y imperfeccion” (Vida, cap. 5, p. 27).

- Se mezcla la vanidad en sus buenas obras: “era curiosa en
cuanto hacia” (Vida, cap. 5, p. 27).

- Le halaga verse estimada por los demas: “Holgabame ser
estimada” (Vida, cap. 5, p. 27).

- Tiene exterioridad de espiritu y distraccién natural (Vida,
cap. 5, p. 27).

- Tiene poca perspicacia espiritual: “Si el demonio se
acometiera entonces descubiertamente, pareciame en ninguna
manera tornara gravemente a pecar; mas fue tan sutil que mis
determinaciones me aprovecharon poco” (Vida, cap. 4, p. 25).

146



Pero los momentos de intimidad y oracién supusieron el
cambio espiritual de su vida. La oracion es, a su entender, un
trato de intima amistad con la humanidad de Dios, es decir,
“estando muchas veces tratando a solas con quien sabemos nos
ama” (Vida, cap. 8, p. 37).

8.2- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” EN TERESA
DE AVILA

La mayoria de los neur6logos y psiquiatras coinciden en
encontrar en la madre Teresa sintomas de epilepsia como
enfermedad predominante, filiada a desarreglos patolégicos de
su cuerpo y de su psique.

Sin embargo, un teélogo no puede aceptar estas hip6tesis y
ofrece una explicacion desde la fe. Cree que en los misticos
actla la fuerza extrinseca y superior de Dios, el mismo que
intuyen y experimentan en los momentos de iluminacion
divina. Y esa realidad es la que los “no creyentes”, por muy
cientificos que sean, no estan en disposicion de entender,
descubrir, ni juzgar®.

Aunque Teresa de Avila estuvo enferma casi toda su vida (con
intermitencias de paroxismo y de remisidn), sin embargo, quiso
sufrir, sufrir continuamente para lograr una purificaciéon mas
perfecta, una perpetua crucificada.

8.3.- LA ORACION MISTICA DE TERESA DE AVILA
8.3.1.- LA ORACION EN SUS LIBROS

8.3.1.1.- La oracion en el libro “Camino de Perfeccion”

En este libro quiere instruir a sus monjas “escribiendo algunas
cosas de oracion”. Pero en realidad su intencién abraza toda la

% PABLO MAROTO de, D.; “Santa Teresa de JesUs: Nueva biografia”, Editorial
de espiritualidad, Madrid, 2014, p. 138.

147



vida de las Descalzas, cuya “regla de vida”, resumida en “orar
dia y noche meditando en la Ley del Sefior”, las hace vivir en
constante disposicién para rezar y contemplar cada momento
en intimidad, recogimiento, quietud y sin poner trabas a la
accion de Dios cuando viene. Esta serd la esencia la
“espiritualidad” y mistica teresiana.

Por ello, la Santa dirda que “en algunos libros de oracion esta
escrito, adonde se ha de buscar a Dios. En especial lo que dice
el glorioso San Agustin, que ni en las plazas, ni en los
contentos, ni por ninguna parte que le buscaba le hallaba como
dentro de si” (Vida, cap. 40, p. 361-362).

8.3.1.2.- La oracion en el libro de “Las Moradas”

“Las moradas” es su libro de madurez. Ella plantea dos
conceptos trascendentales: “lo de fuera” (esta en contacto con
lo sensible que nos rodea y sera hermoso si esta iluminado por
la luz de dentro, feo y abominable si no lo estd), y “lo de
dentro” (hermoso, brillante y “pertenece al orden de nuestro
propio espiritu, que tiene a su vez otro centro, que es Dios”.
Este aspecto intimo lo llama: “Castillo Interior”.

La madre Teresa nos invita a entrar hasta la Gltima morada del
castillo. Para darlo a conocer mejor, lo divide en siete moradas
o dependencias®:

1.- Primera morada: Son almas metidas en el mundo, que
tienen deseos de oracion y procuran hacer buenas obras. Les
recomienda que no se distraigan y procuren soledad.

2.- Segunda morada: Son almas que tienen oracion y alguna
mortificacién, pero se resisten a dejarlo todo, tienen tentaciones
y ningun recogimiento. Su remedio son las buenas compafiias
y constancia en la oracion.

“ |BIDEM, P. 139.

148



3.- Tercera morada: Son almas virtuosas y de mucha oracién;
pero tienen un fondo de “amor propio” que se entremezcla con
sus obras. Necesitan mucha humildad y ciega obediencia.

4.- Cuarta morada: Empiezan las oraciones sobrenaturales de
recogimiento y quietud, cuya caracteristica es la experiencia de
Dios presente en el alma. El “corazdn” comienza a
“ensancharse”.

5.- Quinta morada: En esta morada el alma se une con Dios,
gue la inmuniza contra el pecado y las tentaciones del demonio.

6.- Sexta morada: Se ultima la union del alma con
Dios, desapareciendo del alma todo pecado. En esta fase se
celebra el desposorio, que es cuando Dios da arrobamientos,
es decir, que el alma “sale de si” en un éxtasis luminoso y
trascendente.

7.- Séptima morada: Es la Gltima morada, la morada de Dios
que aparece en el alma con todos los resplandores de la
Trinidad. El alma esta en intima y estrecha comin-unién con
Dios.

8.4.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” DE TERESA
DE AVILA

8.4.1.- LA ORACION MENTAL DE LA SANTA

Teresa de Avila buscd en la oracion una relacion amorosa con
Jesucristo. Este ejercicio de piedad lo hacia en soledad, en
silencio y con ayuda de libros. También meditaba en
comunidad cuando rezaba la lectura de las horas y en la misa
diaria.

Por medio de la Oracidn progresaba en la vida espiritual. Fue
descubriendo que el ejercicio de la oracién, como relacion y
encuentro con Dios, era su centro vital, el medio para superar
la mediocridad de una vida conventual. En sus escritos pudo
Ilegar a concretar qué era para ella orar, meditar y contemplar:
“Que no es otra cosa oracién mental, a mi parecer, sino tratar

149



de amistad, estando muchas veces tratando a solas con quien
sabemos nos ama” (Vida, 8, 5)

Nadie ora sin tener claro que Dios existe, que interviene en los
acontecimientos historicos y que “ama” a las personas. Es un
ejercicio de caridad porque es una “relacion de amor”, una
exigencia del orante, una respuesta al Dios que nos amoé
primero. Por eso la madre Teresa define la oracion como
“tratar de amistad”, es decir, trato amoroso, relacién afectiva
que se salva aun en las especulaciones y reflexiones del
entendimiento sobre alguna verdad que se busca y que se
encuentra. Es menos viable en la definicion teresiana, pero se
practica al aceptar que “Dios nos ama”: nos fiamos de EI4L,

8.4.1.1.- La oracion ascética

En esta préactica la persona ora, busca a Dios, pide, da gracias;
es lo que se conoce como meditacidn: el entendimiento racional
del que ora con Dios. Para conseguir esto, la santa invita al
“recogimiento”. Es aqui donde entra la persona (se “recoge”)
para dialogar con el Sefior como dos enamorados (Camino de
perfeccién V, cap. 28 y 29).

En esta interiorizacion de la oracion, el “didlogo” no es siempre
intercambio de palabras, sino que puede ser silencio
contemplativo, admirativo, de accidn de gracias, de aceptacion
de su voluntad, incluso una simple reflexion sobre los “pasos”
de la pasion®2.

8.4.1.2.- La oracién mistica

En este tipo de oracién mas profunda y seria, el “Espiritu
Santo” ora en nosotros. Es un encuentro con Cristo con el que
se entra en relacion de “amor”.

“1|BIDEM, P. 345.
“2 IBIDEM, p. 348.

150



Nos encontramos ante una oracion “pasiva” porque es la que
Dios induce en el orante, y la Unica que puede considerarse
como especificamente cristiana. La persona no sabe orar como
Dios quiere si él no nos ora. La oracion con la que la persona
se relaciona con Dios se inicia en su voluntad o querer, y con
ella el orante busca a Dios.

8.42.- LAS EXPERIENCIAS MISTICAS Y SU
DISCERNIMIENTO

8.4.2.1.- La mistica de Teresa de Avila

La auténtica experiencia de Dios en el proceso mistico
concluye, como regla general, en la imitacion de Cristo
crucificado. La mistica no es para “gozar” de Dios en el sentido
sensorial del término, sino para completar lo que falta a la
pasién de Cristo crucificado. Por eso la madre Teresa expone
luminosamente esta doctrina al final de las séptimas moradas,
el momento de mayor plenitud de la vida espiritual y donde
desarrolla la finalidad de la vida mistica*.

“Bien sera, hermanas, deciros qué es el fin para que hace el
Sefior tantas mercedes en este mundo. Aunque en los efectos de
ellas lo habréis entendido, si advertisteis en ello, os lo quiero
tornar a decir aqui, porgue no piense alguna que es para sélo
regalar estas almas, que seria grande yerro; porque no nos
puede su Majestad hacérnosle mayor que es darnos vida que
sea imitando a la que vivio su Hijo tan amado; y asi tengo yo
por cierto que son estas mercedes para fortalecer nuestra
flaqueza para poderle imitar en el mucho padecer” (Moradas
VII, 4, 4).

“¢Sabéis qué es ser espirituales de veras? Hacerse esclavos de
Dios, a quien, sefialados con su hierro que es el de la cruz,
porque ya ellos le han dado su libertad, los pueda vender por

“ IBIDEM, PP. 339-340.

151



esclavos de todo el mundo, como é€l lo fue, que no les hace
ningun agravio ni pequefia merced; y si a esto no se
determinan, no hayan miedo que aprovechen mucho, porque
todo este edificio, como he dicho, es su cimiento humildad, y si
no hay ésta muy de veras, aun por vuestro bien no querra el
Sefior subirle muy alto, porque no dé todo en el suelo”
(Moradas VI, 4, 8).

En estos textos se pone de manifiesto la profunda
“espiritualidad” que refleja, y que la experiencia mistica
auténtica es una fuerza interior que ayuda a llevar la cruz
acompafiando al Crucificado. El cristiano santo, el mistico
auténtico es el que acomparfia a Cristo al Calvario. Por eso
mismo, no sélo sigue o imita a Cristo, sino que cumple su
mismo destino.

La Santa siempre expres6 un deseo de morir, ya desde nifia,
para “ver a Dios”. Curiosamente, al final de todas las
experiencias misticas ya no desea morir, sino que se conforma
con la voluntad de Dios y desea vivir para cumplir la mision
apostélica que Dios le ha encomendado. Por una parte, dice en
su famoso poema: “Vivo sin vivir en mi y tan alta vida espero,
que muero porque no muero”’; Y €S0 MiSMO expresa en las
sextas moradas (Moradas 6, 1).

Pero en otras ocasiones desea seguir viviendo, como si tuviese
miedo a morir. Los lectores superficiales pueden achacar esta
segunda actitud a su psicologia ciclotimica (estado animico
variable), a su decrepitud senil, etc. Pero hay una razén mas
profunda. Por una parte, desea morir para estar con Cristo y
descansar de los muchos trabajos de la vida en una actitud
egoista; pero prefiere seguir viviendo para extender el reino de
Dios colaborando con Cristo e imitando su destino existencial
(Moradas VI, 5, 6).

152



8.4.2.2.- Las experiencias misticas de Teresa de Avila: las
visiones

A.- Las visiones. La madre Teresa confiesa que nunca tuvo
visiones “corporales” perceptibles con los ojos del cuerpo, sino
imaginarias o como ella llama: “Visidn intelectual”.

La Santa dice que con esta vision el alma no se preocupa por
escuchar. Sin ningln trabajo de atencidn, encuentra en ella la
verdad que asimila como un alimento; no tiene que hacer mas
que gozar*: “como uno que sin deprender, ni haber trabajado
nada para saber leer, ni tampoco hubiese estudiado nada,
hallase toda la ciencia sabida ya en si, sin saber como, ni
dénde, pues aun nunca habia trabajado, aun para deprender el
abecé. Esta comparacidn postrera me declara algo de este don
celestial; porque se ve el alma en un punto sabia, y tan
declarado el misterio de la Santisima Trinidad, y de otras cosas
muy subidas, que no hay te6logo con quien no se atreviese a
disputar la verdad de estas grandezas. Quédase tan espantada,
gue basta una merced de estas para tocar toda un alma”.

Enseguida se advierte la estrecha relacion que existe entre este
modo de oir y la vision intelectual. En los dos casos, el
entendimiento pronuncia su adhesién, tras una intuicion
inmediata. El alma sabe que es Jesucristo quien esta alli, como
también sabe que es El quien pronuncia aquellas palabras
interiores, tan bellas y tan sabias.

Veamos como Teresa de Avila explica esta “vision intelectual”
y el “amor” que experimenta el alma cuando realiza este tipo
de visiones en la oracion intelectual o mental*: “Tenia tan poca
habilidad para con el entendimiento representar cosas, que, Si
no era lo que veia, no me aprovechaba nada de mi
imaginacién; como hacen otras personas, que pueden hacer
representaciones adonde se recogen. Y s6lo podia pensar en
Cristo como hombre; mas es ansi, que jamas le pude

“ BERTAND, L.; “Santa Teresa”, Ediciones Mercurio, Madrid, 1927, p. 215.
4 IBIDEM, P. 216.

153



representar en mi, por mas que leia su hermosura, y via
imagenes, sino como quien esta ciego y a escuras, que aungue
habla con alguna persona, y ve que esta en ella, porque sabe
cierto que esta alli, digo que entiende y cree que esta alli, mas
no la ve. De esta manera me acaecia a mi cuando pensaba en
Nuestro Serior...”.

B.- Las visiones intelectuales como formas de oracion. Otras
veces son fenémenos auditivos, que se perciben con palabras
del vocabulario humano pero no con los oidos, y el mistico las
oye en forma de hablas o locuciones y entiende su sentido
aunque no las quiera oir. Suelen ser precepcion de una verdad
que, si son palabras proféticas, cumplen lo que significan.

Son “palabras” eficaces, como si la palabra de Dios no volviese
a él vacia. A veces son palabras de reproches, como una
correccion de la conducta del receptor. Otras veces incluyen
también auténticas iluminaciones del entendimiento y
descubrimiento de hechos futuros. Las palabras son
consideradas como revelaciones que, con frecuencia, descubren
las verdades de la realidad divina, del misterio de Dios, de
Cristo, la Trinidad, la Virgen Maria, los santos, etc.

Estas visiones le fueron otorgadas en la oracién o al comenzar
el éxtasis. Cuando la Santa nos habla de las visiones
imaginarias, afiade*®: “Para mi, las visiones de esta especie
estan dotadas de tal poder, cuando el Sefior quiere descubrir
el alma una gran parte de su gloria y de su majestad, que es
imposible que ninglin alma lo pueda soportar, a menos que no
la ayude un socorro sobrenatural, dejandola en el
arrobamiento y en el éxtasis. Y asi la vision de esta divina
presencia se pierde en el goce”.

Las visiones intelectuales no son mas que pruebas tangibles,
por decirlo asi, de la unién con Dios. El matrimonio espiritual,
propiamente dicho, es otra cosa: “En las otras gracias con que
he dicho que Dios favorece el alma, los sentidos y las potencias

“ |BIDEM, P. 259.

154



son como las puertas por las que el alma entra en sus
moradas... Pero en la realizacion de ese matrimonio espiritual,
el Divino Maestro procede de muy distinto modo: el Sefior
aparece en el centro del alma, no por una visién imaginaria,
sino por una vision intelectual, todavia mas delicada que las
precedentes, y de la misma manera que, sin entrar por la
puerta, se apareci6 a los apostoles, cuando les dijo estas
palabras: “La paz sea con vosotros” (Jn 20, 21). Lo que dios,
en el centro del alma comunica a esta, en un instante, es un
gran secreto, un tan grande favor, la transporta a tan
inexplicable placer, que yo no sé a qué compararlo. Lo que
puedo decir, es, que Nuestro Sefior quiere hacernos ver, en este
instante, la grandeza de la gloria que hay en el cielo; y por este
modo sublime no nos niega ninguna vision ni ningun goce
espiritual. Lo que entiendo es que el espiritu del alma, como yo
la llamo, se convierte en una cosa misma con Dios, que asi nos
hace conocer cuanto nos ama y asi quiere que conozcan
algunas almas, por un conocimiento experimental, hasta donde
llega su amor. Siendo su Majestad infinita, se digna unirse de
tal modo con su criatura que ya no podran separarse”.

8.4.2.3.- El éxtasis es el “vuelo del espiritu”

A .- Los éxtasis como forma més elevada de oracién: Otros
fendmenos son esencialmente somaticos, como los “éxtasis”, al
que ella llama “el vuelo del espiritu” como forma més elevada
de oracién: el levantamiento del cuerpo, como pueden percibir
los testigos presentes de los hechos.

Algunos fenémenos purifican la voluntad infundiendo en el
receptor un grado de “amor” que, segin algunos misticos,
producen una “herida” no fisica, sino de orden espiritual. Aqui
habria que recordar la famosa vision del angel y el dardo que,
figurativamente, hiere el “corazén” de santa Teresa y al que los
especialistas le han dado un nombre original: transverberacion.
Este curioso fendmeno ha excitado la inspiracion de los artistas,

155



pintores y escultores, y ha dado ocasion a los psicologos y
psiquiatras a muchas fantasias interpretativas.

B.- El “arrobamiento” es la “unién mistica con Dios”, como
ella misma describe de esta manera cuando hace oracion y
como consecuencia de caer en éxtasis*’: “Estando ansi el alma
buscando a Dios, siente con un deleite grandisimo y suave, casi
desfallecer toda con una manera de desmayo, que le va
faltando el huelgo y todas las fuerzas corporales; de manera
que, si no es con mucha pena, no puede alin menear las manos;
los ojos se le cierran sin quererlos cerrar; y si los tiene
abiertos, no ve casi nada; ni si lee, acierta a decir letra, ni casi
atina a conocerla bien: ve que hay letra, mas, como el
entendimiento no ayuda, no sabe leer, aunque quiera; oye, mas
no entiende lo que oye. Ansi que de los sentidos no se
aprovecha nada, sino es para no la acabar de dejar a su placer,
y ansi antes la dafian. Hablar es por demds, que no atina a
formar palabra, ni hay fuerza ya que atinare para poderla
pronunciar; porque toda la fuerza exterior se pierde, y se
aumenta en las del alma, para mijor poder gozar de su gloria.
El deleite exterior que se siente es grande, y muy conocido...”.

C.- Los efectos fisicos de la elevacion del cuerpo los describe
asi*®: “En estos arrobamientos parece no anima el alma en el
cuerpo, y alin se siente muy sentido, faltan de él el calo natural;
base enfriando, aunque con grandisima suavidad y deleite.
Aqui no hay remedio de resistir, que en la unién, como estamos
en nuestra tierra, remedio hay; aunque con pena y fuerza
resistirse puede casi siempre. Aca la mas veces ningln remedio
hay, sino que muchas, sin prevenir el pensamiento ni ayuda
ninguna, viene un impetu tan acelerado y fuerte, que veis y
sentis levantarse esta nube, o esta aguila caudalosa y cogeros
consus alas. Y digo, que se entiende y veis os llevar, y no sabéis
donde; porque aunqgue es con deleite, la flaqueza de nuestro
natural hace temer a los principios; y es menester anima

47 |BIDEM, P. 164.
“ |BIDEM, p. 244.

156



determinada y animosa, mucho més que para lo que queda
dicho, para arriscarlo todo, venga lo que viniere, y dejarse en
las manos de Dios, e ir adonde nos llevaren de grado, pues 0s
llevan aunque os pese; y en tanto extremo, que muy muchas
veces querria yo resistir, y pongo todas mis fuerzas, en especial
algunas, que es en publico, y otras hastas en secreto, temiendo
ser engafiada. Algunas podia algo con gran quebrantamiento;
como quien pelea contra un jayan fuerte quedaba después
cansada; otras era imposible, sino que me llevaba el alma y
aun casi ordinario la cabeza tras ella, sin poderla tener, y
algunas todo el cuerpo, hasta levantarle...”. Esto ultimo es lo
que hoy se conoce como un fenémeno de levitacidn; caso muy
raro y que, segin parece, no ha sido nunca observado
cientificamente.

En efecto, en este “arrobamiento” la Santa experimenta como
un aligeramiento de su cuerpo y una inexplicable sensacion de
ser empujada de abajo a arriba: “De pronto mi cuerpo se volvia
tan ligero que no pensaba nada: algunas veces hasta tal punto
que no sentia que mis pies tocasen la tierra”. Y mds adelante:
“Es ansi que me parecia, cuando queria resistir que desde
debajo de los pues me levantaban fuerzas tan grandes, que no
sé como lo comparar”.

D.- Otras manifestaciones fisicas del cuerpo son descritas
con minuciosidad*’: “Pues cuando esta en el arrobamiento el
cuerpo queda como muerto, sin poder nada de si muchas veces,
y como le toma se queda siempre, si sentado, si las manos
abiertas, si cerradas. Porgue, aunque pocas veces se pierde el
sentido, algunas me ha acaecido a mi perderle del todo, pocas
y poco rato; mas lo ordinario es, que se turba, y aunque no
puede hacer nada de si cuanto a lo exterior, no deja de entender
y oir como cosa de lejos. No digo que entiende y oye, cuando
estd en lo subido de él (digo subido, en los tiempos que se
pierden las potencias, porque estan muy unidas con Dios, que
entonces no Ve, ni oye, ni siente, a mi parecer), mas... este

“ |IBIDEM, P. 241.

157



transformamiento del alma del todo en Dios, dura poco; mas
eso que dura, ninguna potencia se siente ni sabe lo que pasa
alli. No debe ser para que se entienda, mientras vivimos en la
tierra, al menos no lo quiere Dios, que no debemos ser capaces
para ello”. Este estado y los que preceden son en extremo
dolorosos; es, dice la Teresa, un verdadero martirio; pero un
martirio que quisiera uno estar sufriéndolo toda la vida.

E.- Mientras que el cuerpo y los sentidos son de este modo
aniquilados, ¢qué le sucede al alma? Sus potencias quedan en
suspenso, aunque no por completo, ni durante todo el tiempo
que dura la oracion. Se puede decir que ni la memoria, ni el
entendimiento, ni la voluntad funcionan como de ordinario®:
“se suspenden de manera, que en ninguna manera se entiende

]

que obran...”.

Y aqui es donde no se puede sostener, como lo hacen algunos
psiquiatras, que al llegar a estos extremos el sujeto cae en la
inconsciencia. Los sentidos funcionan, aunque de manera
anormal, puesto que ellos perciben formas y sonidos que no
pueden definir. La conciencia, lejos de estar abolida, esta
alumbrada por una claridad inefable.

El alma siente, pero ;Qué es lo que siente? “deshacese toda,
hija, para ponerse mas en mi; ya no es ella (el alma) la que
vive, sino yo; como no puede comprender lo que entiende, es
no entender entendiendo”, es decir, que ella no comprende. Asi
el alma entiende, percibe. Percibe la presencia de Dios en ella,
su unién con El: “;Quién hubiere llegado a arrobamiento lo
entenderd bien: si no lo ha probado, parécele ha desatino”.

Después de los éxtasis, Teresa no sélo se encuentra con el alma
y la inteligencia engrandecida, desbordante de energia y de
deseo de accion, sino que ella, la permanente enferma, no siente
las molestias fisicas. Después de los “arrobamientos”, goza de
un periodo mas o menos largo de relativa salud.

% IBIDEM, P. 241.

158



Para un espiritu verdaderamente critico que haya examinado
cuidadosamente los estados de Santa Teresa y de cualquier otro
mistico de renombre, no es posible que coloque la cuestién
fuera de la realidad de una causa exterior y objetiva de dichos
estados. Negar a priori esta cuestion, pretendiendo explicarlo
todo por la subconsciencia, no es explicar nada®.

He aqui la cima de la union mistica como “inteligencia
espiritual”: el sentimiento apacible y permanente de la union
intima con Dios; sentimiento del que el alma no se distrae, ni
por sus ocupaciones ni por los aspectos exteriores. Cuanto
impresiona en estas visiones, revelaciones, iluminaciones,
éxtasis 0 “arrobamientos” de la Santa, experiencias altamente
“intelectuales”. Por esta razon, no pueden ser comparados al
psiquismo inferior del ensuefio y de la alucinacion.

8.4.3.- LA INFLUENCIA DE TERESA DE AVILA

Quien quiera ver y reflexionar, no tendrd mas remedio que
reconocer como la obra de Teresa de Avila aparece en un
momento preciso de la historia para cumplir un designio
providencial.

En ese momento, el viejo mundo acaba de descubrir América.
La fiebre de oro se ha apoderado de Espafia, y de todas las
naciones maritimas de Europa. Es el comienzo de una era de
prosperidad material, hasta entonces desconocida. El éxito
realmente prodigioso de haber descubierto y conquistado un
nuevo mundo con medios infimos y rudimentarios, de haber
ensanchado el viejo universo hasta el infinito, etc. Todo este
cumulo de circunstancias hizo que la persona se vanagloriase a
si misma, hasta el punto de creer que podia prescindir de Dios.

Es el momento en que el protestantismo y bien pronto el
racionalismo, comenzaron el asalto al edificio cat6lico. El
enemigo se esfuerzo en sacar y consumir las fuentes de la alta

5L IBIDEM, P. 261.

159



espiritualidad. Serd esto la mutilacion inteligente del dogma, el
aburguesamiento y la vulgaridad de la vida asociada a todas las
influencias deprimentes a la sed de oro, al ansia de enriquecerse
y de gozar, que sera el signo caracteristico en la era moderna®2.

Es el momento en que aparece Teresa, para decir a estos
gozadores e inventores de continentes: “V0sotros buscais un
nuevo mundo. Yo conozco uno que es siempre nuevo, porque es
eterno. javentureros y conquistadores de las Américas!, yo
intento una aventura mas dificil, mas heroica que todas las
vuestras. Al precio de mil sufrimientos, peores que los vuestros;
al precio de una larga muerte anticipada, voy a conquistar ese
mundo, siempre joven. jAtreveos a seguirme y veréis!... Y
vosotros, los que negais al autor de todo lo criado, yo os digo
que le he visto, y que sin El, que lo sostiene, vuestro bajo
mundo, donde vivis vanamente, marcha a la locura y a la
ruina...”.

En un hipotético debate con los ateos, la Santa les diria: “Dios
existe, yo me lo encontré”. Mejor: yo no lo busqué de manera
explicita, lo asumi de la tradicion de mi familia, y después El
me salio al encuentro en un frecuente “sentimiento” de su
presencia, y me encomendé una tarea en su Iglesia y en la
sociedad. Muchos ateos y agnosticos han llegado a la luz de la
fe leyendo la verdad que ilumina muchas paginas de sus
escritos: reconocen que en ellos resplandece la verdad suprema.

52 IBIDEM, p. 127.

160



9.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”EN
SAN JUAN DE LA CRUZ



9.1.- LAESPIRITUALIDAD DE SAN JUAN DE LA CRUZ

San Juan de la Cruz distingue meditacion de contemplacion. La
primera busca, la segunda halla, la primera rumia el manjar, la
segunda lo gusta; una discurre y hace consideraciones, la otra
se contenta con una simple vista; la una es como camino, la otra
como término. De la meditacion pasa la persona a la
contemplacion cuando la verdad buscada y hallada es aceptada
y saboreada con jubilo y gozo®:.

El alma unida a Dios en la contemplacion se hace un
pensamiento, un deseo y una voluntad con El. Por eso, en los
misticos del siglo de oro, contemplacion equivale con
frecuencia a “vida mistica”, y contemplativo a mistico. La
contemplacion es el camino de la unién. Todo lo demas es un
medio o envoltura.

9.2.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” EN SU OBRA
9.2.1.- CAMINO ESPIRITUAL PARA UNIRSE A DIOS
9.2.1.1.- La unién con Dios por “amor”

Fray Juan de la Cruz lo vertebra todo desde la unién con Dios
por “amor”, es maestro de “espiritualidad”, todo lo centra en
Dios. Solo tiene ojos para El. Afirma que realidad, belleza,
gracia, bondad, sabiduria y riqueza de las cosas no son nada en
comparacién con las de Dios. Detenerse definitivamente en
ellas obstaculiza el camino que lleva a Dios. Pero al mismo
tiempo, como experto en humanidad, sabe que la persona
también encuentra en las cosas de la luz para desarrollar su
persona y alcanzar su plenitud humana y su destino; en
definitiva, para encontrarse consigo mismo con la paz, la

% MEQUIADES, A.; Op. Cit. “San Juan de la Cruz: maestro de la espiritualidad”,
p. 29.

162



justicia, el “amor”, la felicidad y, a la vez, con Dios en
sinceridad y limpieza de “corazén®.

En efecto, la unién de la persona con Dios por “amor” es la
cumbre de la “espiritualidad” sanjuanista, en la que Dios
“ama” y la persona acoge. La union incluye todo lo que Dios
es y hace por la persona y todo lo que la persona es y hace por
Dios. Union de “amor” quiere decir pasion de Dios por la
persona y pasion de la persona por Dios. El nicleo de la unién
es el “amor” de Dios a la persona y la disposicion de ésta para
colaborar.

Para Juan de la Cruz el motor de la vida es “amar” plenamente
en completa correspondencia e igualdad. Se trata de relaciones
de t a tu. Como Dios es trascendente, la iniciativa parte
siempre de Dios. Poner la “espiritualidad” en el “amor” es
humanizarla esencialmente: ;existe algo mas divino y mas
humano que el “amor”? llega a decir el santo.

San Juan no hace teologia académica; se contenta con repetir
que Dios es “amor” y la persona se une a El por “amor”. El
“amor” es lo mas importante de todo lo humano. Dios es
“amor” y la persona ha sido creada a imagen y semejanza de
Dios. Asi, nuestros progresos espirituales se mediran por
“amor”, y al atardecer de la vida nos examinaran del “amor”:
tanto tienes de oracion, tanto de “amor”. EI “amor” pues se ve
como la forma de perfeccion espiritual®.

¢ Es idéneo este planteamiento para la persona de hoy, apresada
por el afin egoista de las realidades terrenas, borracha de
secularizacién, de tecnologia, redes sociales e inteligencia
artificial? ¢Podria el simbolo de la noche iluminar sus penas y
alegrias? Juan de la Cruz recomienda el camino de la
purificacion para ayudar a la persona a alcanzar el

** IBIDEM, p. 126.
% IBIDEM, p.136.

163



conocimiento de Dios a través de la oracion, eficaz método para
transformar la vida al “amor” y al perdén.

9.2.1.2.- ;Como llegar a la union con Dios?

Para San Juan de la Cruz, el procedimiento para llegar a unirse
a Dios tiene tres niveles®:

1.- El nivel de principiantes se inicia bajando al centro de si
mismo, donde Dios se hace presente segin la capacidad
personal de cada uno. Dios es s6lo atisho buscado fuera de si.

2.- El nivel de los aprovechados que vive eso mismo en la
oscuridad de la fe, que purifica para llegar al Dios de la luz y el
“amor” en el desposorio. Dios se encuentra en la oscuridad de
la fe.

3.- En el estadio de los perfectos se alcanza la transformacion
en el matrimonio mistico. Dios vive en la unién perfecta.

Cuando el alma alcanza este tercer nivel de presencia de Dios,
entonces descubre a Dios en todas las cosas. Dios no huye de
nosotros, se nos escapa o, mejor dicho, no nos deja que nos
escapemos de El. Pero en eso mismo se nos revela como
infinito, indecible, inconmensurable. Lo que antes aparecia
como nada en desnudez, vacio, desprendimiento, es ahora visto
como un reflejo, pisadas y huellas del Amado.

Al llega a ese estadio, el alma repite de diversos modos que su
amado es todo: el cielo, las montafias, los valles, las insulas
extrafias, las gentes, los justos, los pecadores, los angeles y
hasta el mismo Dios.

% IBIDEM, p. 185.

164



9.2.2.- LA NOCHE OSCURA COMO EXPERIENCIA DE
“AMOR”

En su obra repite incesantemente el simbolo de la “noche”
como experiencia de “amor”, y el “amor” es condicién esencial
de la persona. La “noche oscura” es la necesidad que tiene la
persona de salir de si para encontrar su verdadero centro, que
es Dios; es una de las expresiones mas acertadas de esa
necesidad que la persona tiene de pasar por el anonadamiento
de si (la aniquilacion) para poder existir en el “Ser de Dios”, de
consentir perderse a si mismo para llegar a la vida divina, de
descentrarse de si para centrarse en Dios, de salir de la pobreza
limitada del propio “Ser” y el propio pensar, para ser
transformada en forma de conocer, querer y “Ser de Dios”

Esta transformacién del Ser Humano durante su situacion de
“noche” indica el profundo alcance antropologico y teologico
del simbolo y sus fecundos efectos: salir de si mismo, romper
la propia finitud, abrirse al otro y al absoluto que es Dios. Toda
ruptura es dolorosa. Esta, ademas de alumbrar la salida de si
mismo, abre camino hacia posibilidades de presencia de Dios
en situaciones culturales, sociales y personales de amplio
espectro, que en todo parecen ocultarla.

El silencio absoluto de Dios en tantas otras angustias de diverso
tipo interno o social como ateismos, nihilismos, hambres,
muertes, sufrimientos, situaciones inmodificables, guerras
tribales mas o menos encubiertas, tragedias personales y de la
sociedad, s6lo obtienen respuesta cuando reconocemos la
presencia de Dios en el “corazon” de las personas y dejamos
que actue para que transforme el “Ser” en “amor”y perdon. Ver
la vida, los demas y lo que nos rodea con “los ojos de Dios”,
ayuda a ver la realidad de nuestra existencia desde el punto de
vista de Dios, esta es clave de lo que deberia ser la “inteligencia
espiritual”.

165



9.23.- EL MONTE CARMELO COMO FUENTE DE
“ESPIRITUALIDAD”

El santo Juan de la Cruz habla de “subida del monte Carmelo”.
El monte es Dios, con el cual se une la persona. La ascension
lleva consigo la suma realizacion personal, el sumo “amor”
reciproco, la suma libertad vivida y la suma felicidad posible
en este mundo. La voluntad de Dios y de la persona se funde en
una sola, y la ley de Dios se convierte en ley de la persona.

En la cima del monte hay sosiego y paz interior, la persona y
Dios unidos, voluntad a voluntad, dos en uno: la persona
convertida en Dios por participacion.

Lo mas duro para la persona es siempre la ley como limitacion
de la libertad. Por eso, en la cima se proclama la autonomia de
la razén. No hay limite de libertad sino entrega por “amor”. El
“amor” se convierte en ley. Solo es auténticamente libre el que
puede regalar su libertad por “amor”, o dicho de otro modo, el
que puede darse gratuitamente para beneficio de Dios y del
“Ser” humano.

166



10.- INDICE



INTELIGENCIA ESPIRITUAL .ccvitiiiiiiiiiiieiiiiieieicetcencnceneniennesnsen
1.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”DEL SER HUMANO
1.1.- “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” O “INTELIGENCIA EMOCIONAL™.......4

1.2.- LA DIFERENCIA DE AMBAS ESPIRITUALIDADES......cccccvuttuierniennns 6

1.3.-LOS ARGUMENTOS DE LA “INTELIGENCIA EXISTENCIAL”.............. 7

1.4.- LAIMPORTANCIA DE LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL™................. 14
1.4.1.- LA “DIMENSION ESPIRITUAL” DEL SER HUMANO............cccceeeenirnnnnn, 14
1.4.2.- LOS BENEFICIOS DE LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”.......ccccuvuuee. 14
1.6.- LA FILOSOFiA IGNORA A LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”............ 18
1.6.1.- LA FILOSOFIA NO ES “ESPIRITUALIDAD” .............ccococve oo e 18
1.6.2.- LA INFLUENCIA FILOSOFICADIFICULTA LA “ESPIRITUALIDAD..........20
1.7.- LAS “PSEUDO RELIGIONES” CONTRA LA “ESPIRITUALIDAD”.......... 25
1.7.1.- LOS LIBROS DE AUTOAYUDA CREAN CONFUSION. ..............cceennn, 25
1.7.2.- LOS PELIGROS DE LA INTELIGENCIA ARTIFICIAL.............ccocoiennn. 26

1.7.3.- EL ESOTERISMO CONTRA LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”..
1.7.3.1.- La falsa “espiritualidad” del esoterismo...................
1.7.4.- LAS SECTAS NO SON “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”..
2.- EL PROBLEMA DE LA EXISTENCIA DE DIOS. .
2.1.- LA CRISIS DE VALORES RELIGIOSOS...... 34
2.2.- ;QUE SE ENTIENDE POR DIOS?.........
2.2.1.- LARELACION EXISTENCIAL CON DIOS... .
2.2.2.- UNA EXPLICACION METAFISICADE DIOS........ovvvieeiiiiiiiieeiiiie 36

2.2.3.-ELCONOCIMIENTODEDIOS.........oiiiiiiiiiiicce 36
2.3.- ATEISMO Y AGNOSTICISMO FRENTE A LO “ESPIRITUAL.............. 38
2.3.1.-UNRECHAZO A LA “DIMENSION ESPIRITUAL”.........cooviiiiieieeeiin 38
2.3.2.-DIFERENCIASENTREEL CREYENTE Y ELATEO............oooiiiiinn. 39
2.3.3.- CREER EN DIOS DESDE UN PUNTO DE VISTA HUMANO................... 42
2.4.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” EN LA CONCIENCIA HUMANA.....44
2.4.1.- LA CONCIENCIA'Y SUS CONTRADICCIONES...........cooiiiiiiii 44
2.4.2.- LA CONCIENCIA PUEDE RECONOCER LO TRASCENDENTE.............. 46
2.4.3.- LACREENCIA RELIGIOSA QUE RESIDE EN LA CONCIENCIA.............. 48
3.-POR LA “INTELIGENCIA” SE ALCANZA LA “ESPIRITUALIDAD”......... 49
3.1.-LA “INTELIGENCIA” DE LAS RELIGIONES ORIENTALES................. 50
3.2.- LA“INTELIGENCIA” EN LA GRECIA CLASICA......cccocvterrnreraneeeannns 50

3.2.1.-LA FILOSOFIA COMO FUENTE DE SABIDURIA E INTELIGENCIA........ 50
3.2.2.- DEFINICION METAFISICA DE PERSONA

3.2.3.- LA “INTELIGENCIA” BIBLICA FRENTE A LA FILOSOFIA GRIEGA..

3.2.3.1.- La antropologia biblica frente a la griega....c.cceeeeeeeucienrenieerennenncennnns 54
3.2.3.2.- La “inteligencia” biblica frente a la griega .57
3.3.-LA“INTELIGENCIA” EN EL ANTIGUO TESTAMENTO......... ...59

3.3.1- EL “CORAZON”: ORIGEN DE LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL ..

3.4.- LA “INTELIGENCIA” EN EL NUEVO TESTAMENTO.............. .61
3.4.1.-LAFE ABRE LA “INTELIGENCIA” PARA COMPRENDER A DIOS........... 61
3.4.2.- LA “PERSONA-INTELIGENCIA” EN PABLO DE TARSO....................... 62
3.4.3.- LA “SABIDURIA DE CONCIENCIA” EN PABLO DE TARSO................... 64

168



3.4.4.- LA “INTELIGENCIA” Y LAS VIRTUDES TEOLOGALES........................ 65
4.- POR EL “ESPIRITU DE DIOS” SE ALCANZA LA “ESPIRITUALIDAD”......67

4.1- EL “AMOR DE DIOS”: PRINCIPIO DE LA “ESPIRITUALIDAD”.............. 68
4.2.- EL “ESPIRITU DE DIOS” EN EL ANTIGUO TESTAMENTO................. 69
4.2.1.- EL “ESPIRITU DE DIOS” COMO SOPLO DE VIDA: EL “RUAH™.............. 69
4.2.2.- EL “RUAH” COMO “ENERGIA VITAL”......oiiiiiiiiiee e 70
4.2.3.- EL “RUAH” COMO “FUERZA DE VOLUNTAD” ..ottt 71
4.3.- EL “ESPIRITU DE DIOS” EN EL NUEVO TESTAMENTO...........cccvvnn.. 72
4.3.1.- EL “ESPIRITU DE DIOS” COMO “PNEUMA”........ouiiiiiiiiiiiiiie e 72
4.4.-“EL ESPIRITU DE DIOS” EN PABLO DE TARSO........cuuvuumrmrnrnirreeeeenens 74
4.4.1.- “SOMA-PNEUMATIKOS” EN PABLODE TARSO.......cooiiiiiiiiieee 74
4.4.2.- LAIMPORTANCIA DE “SEREN DIOS”......oiiiiiiiiiiieieeeeee) 76
4.4.3.- CRISTO VIVIENDO EN NOSOTROS. ...t 77
4.4.4.- REVESTIRSEDE CRISTO . ...t 77
5.4.4.1.- Revestidos de cristo: revestidos al “amor”... 77
4.4.4.2.- Las consecuencias de revestirse de crist0......ceeeeveunees .78

4.5.- EL CONCEPTO DE “CUERPO-ESPIRITU” EN LA PERS
45.1.- LA PERSONA COMO CUERPO Y “ESPIRITU”........covviiiiiiiiiiiii e 80
45.2.- EL DUALISMO “CUERPO-ESPIRITU” EN LA EPOCA HELENISTICA
5.- LA FE COMO SOPORTE DE LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”

5.1.- SIN FE EN DIOS NO HAY “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”........
5.2.- LOS CAMINOS DE LA FE EN EL ANTIGUO TESTAMENTO..................
5.2.1.- LA REVELACION DE DIOS: ORIGENDE LAFE..........ccvviiiieiieeeea,
5.3.- LOS CAMINOS DE LA FE EN EL NUEVO TESTAMENTO.....cccecuviennnee.
5.3.1.- LA FE EN LOS EVANGELIOS SINOPTICOS........cocvvvviieeeiiiiiieacieeees
5.3.2.-LAFEENPABLO DE TARSO.....uitiiiiiiteii ettt
5.3.3.- LAFE EN EL EVANGELIO DE JUAN. ..ottt
5.4.- ACTITUDES PARA CAMINAR EN LAFE....cccciitiiuiiiiiiiiinienieennennen
5.4.1- “VER” COMO CAMINO HACIA LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL™........... 91
5.4.1.1.- “Ver” en el Antiguo Testamento.......cc.covuvveieniuiiniiiiiienieinienieneniennenes 91
5.4.1.2.- “Ver” en el Nuevo TeStamento.....ceeeeereeneereererenenecencencessensensarnsensenss 91
5.4.1.3.- Saber “mirar” nos acerca a la “inteligencia espiritual”.......c..ccceuveurennnens 93
5.4.2.- “ESCUCHAR” CAMINO HACIA LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL™.......... 95
5.4.2.1.- El “escuchar” en el ambiente DIDLiCO......coeevierueiiieiieiiiiiieneiereneneenenens 95
5.4.2.2.- La sociedad no sabe “eSCUCNAI”.......cceuuiiuniiinniiinnienniimneennieennneennees 96
5.4.2.3.- Saber “escuchar” nos acerca a la “inteligencia espiritual”............. .97
6.- ACTITUDES QUE FAVORECEN LA INTELIGENCIA ESPIRITUAL”......... 99
6.1.- EL “AMOR?”: UNICO CAMINO HACIA LA “ESPIRITUALIDAD”............ 100
6.1.1.- EL “AMOR” NOS UNE A DIOS Y AL PROJIMO................ ....100
6.1.2.- POR EL “AMOR” CAMINAMOS EN LA LUZ ESPIRITUAL............... ...101
6.1.3.- LA AUSENCIA DE “AMOR” NOS ALEJA DE LA “ESPIRITUALIDAD"........ 103
6.1.3.1.- Sin “amor” nos alejamos de Dios........ccoveuvureureniniinieninienienencennens ...103
6.1.3.2.- Sin “amor” no hay “inteligencia espiritual”.......c.cceeeuviuiiiniiiiiniennnennen 104
6.1.3.3.- Sin “amor” no hay compromiso........cccceeeruiinreieuieniunenreireeeiserensacenes 105

6.2.- EL “SERVICIO AL PROJIMO”: COMO “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”....106

169



6.2.1.- “SERVIR” EN EL ANTIGUO TESTAMENTO............cooooiiiiii, 106

6.2.2.-“SERVIR” EN ELNUEVO TESTAMENTO.........c.votvoeeoeeeeeeeeeeseeens 106
6.2.3.- EL “SERVICIO” NOS VINCULA A LA “INTELGIENCIA ESPIRITUAL”......108
6.3.- LA ORACION ENSENA A LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”................ 110
6.3.1.- LA ORACION EN EL ANTIGUO TESTAMENTO.......coooveveieiieeneen 110
6.3.2.- LA ORACION EN EL NUEVO TESTAMENTO. .....coovevreieeeeeeeeeenns 111
6.3.3.- LA ORACION NOS UNE A LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL™.................. 112
6.4.- EL SUFRIMIENTO FAVORECE LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL?......113
6.4.1.- EL SUFRIMIENTO EN EL ANTIGUO TESTAMENTO........oeveveereen 113
6.4.2.- EL SUFRIMIENTO EN EL NUEVO TESTAMENTO........cveivouiieiennn. 114
6.4.3.- EL “SER” Y LA “NADA” COMO VACIO EXISTENCIAL............cccvevenee..... 115
6.4.4.- VISION CREYENTE DEL SUFRIMIENTO HUMANO..........cooveiereene.. 116
6.5.- LA MUERTE ENSENA A LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”.....c.veuveunn. 118
6.5.1.- LA MUERTE EN EL ANTIGO TESTAMENTO.......coveviveeireerereneann. 118
6.5.2.- MUERTE Y SALVACION EN EL NUEVO TESTAMENTO.......c..cov.o...... 119
6.5.3.- VISION CREYENTE DE LA MUERTE . ......covevivieeoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee . 120

7.- ACTITUDES QUE PERJUDICAN LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”....... 123
7.1.- SIN “CAMBIO EXISTENCIAL” NO HAY “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”. 124
7.1.1.- LA CONVESION EN EL JUDAISMO BIBLICO
7.1.2.- LA CONVERSION COMO “INTELIGENCIA ESPIRITUAL™...
7.2.- EL PECADO NOS SEPARA DE LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”
7.2.1.- EL PECADO EN EL ANTIGUO TESTAMENTO.......coeeiiiiiieieeeeeen
7.2.2.-ELPECADO ENELNUEVO TESTAMENTO.....ccoiiiiiiieeeeiiieeee
7.2.3.- ELPECADO ALEJA DE LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL™........vvveeen.
7.3.- SIN “RECONCILIACION” NO HAY “INTELIGENCIA ESPIRITUAL™.......133

7.3.1.- EL PERDON EN EL ANTIGUO TESTAMENTO......c.ooivviiiieeeeeeennn 133
7.3.2.- EL PERDON EN EL NUEVO TESTAMENTO.......ouviiiieiiiiiiiieeeee 134
7.3.3.- LA “RECONCILIACION” Y EL “PERDON” COMO VALOR BIBLICO........ 134
7.3.4.- SIN “PERDON” NO HAY “INTELIGENCIAESPIRITUAL”........cccevvaninnnan. 136
7.4.- EL ORGULLO DIFICULTA LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”............. 140
7.4.1.- LAHUMILDAD EN LATRADICIONBIBLICA.........ccoooiiiiiiiiiiiiiii 140
7.4.1.1.- Lahumildad en el ANtiguo TeStameNt0...ccuueurreureenrenrinnrenerenenncrnnsensens 140
7.4.1.2.- La humildad en el NUEVO TeStament0..cueeeeeerenenrnreeneneeeenenenremeeaeaenennns 141
7.4.1.3.- Sélo el humilde obtiene la “inteligencia espiritual”......cccceeeeeeiinreraennns 142
8.- LA MISTICA INSPIRA LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL....vuvvvvrvrereenen. 145
8.1.- TERESA DE AVILA: UNA MUJER ESPIRITUAL............. ....146

8.1.1.- LAVIDA DE UNA SANTA. .....oooiiiiiiiiiiieeeeiie e

8.2.-LA“INTELIGENCIA ESPIRITUAL” EN TERESA DE AVILA
8.3.- LA ORACION MISTICA DE TERESA DE AVILA...
8.3.1.- LAORACION EN SUS LIBROS...........cvvvenn.

8.3.1.1.- La oracion en el libro “Camino de Perfeccion”... ... 147
8.3.1.2.- La oracion en el libro de “Las Moradas”.....ccceeeeeeeernrnnnnns w..148
8.4.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” DE TERESA DE AVILA............... 149
8.4.1.- LA ORACION MENTAL DE LA SANTA ...coeeie et 149
8.4.1.1.- La OraCiOn ASCALICA..ceuureureurrrerenrrnnresenrensencsnssensanesenssnssesmassenssnsss 150



8.4.1.2.- LA OraCion MISTICA..uueueeeeeeerreeruererusensnesnsmeesnseesassossosnssnsassnssnsanns
8.4.2.- LAS EXPERIENCIAS MISTICAS Y SU DISCERNIMIENTO...

8.4.2.1.- Lamistica de Teresa de AVila.....cceevveeerreeereeeersneeeeneeensreeessneeeennns
8.4.2.2.- Las experiencias misticas de Teresa de Avila: 1as ViSIONES......ceeerrruveeeees
8.4.2.3.- El éxtasis es el “vuelo del espiritu”......ccevuueiriniiiniiiiiiiiiiiiiiiiiiinneennn.
8.4.3.- LAINFLUENCIA DE TERESADEAVILA.........cooiiiiiiiiiiieeeee
9.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” EN SAN JUAN DE LA CRUZ.............. 161
9.1.- LAESPIRITUALIDAD DE SANJUAN DE LA CRUZ.....ccccuvvrinniinniennnnen 162
9.2.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” EN SUOBRA........ccuuviiiriniinennnnnn, 162
9.2.1.- CAMINO ESPIRITUAL PARAUNIRSE ADIOS........ccoeiiiiiiiiiiiieecie, 162
9.2.1.1.- La unién con Dios Por “amoOr™......ccceuienieniuiuiuienienieeeacencenennesensnn 162
9.2.1.2.- ;Coémo llegar ala unidn CoN Di0S?.........courniereriieeiieiiesie s 164
9.2.2.- LANOCHE OSCURA COMO EXPERIENCIA DE “AMOR”...........c.ccccuue. 166
9.2.3.- EL MONTE CARMELO COMO FUENTE DE “ESPIRITUALIDAD”............ 166
O 1 [ N 167

171








