
INTELIGENCIA ESPIRITUAL 

ÁLVRO LÓPEZ ASENSIO 



Autor-Editor: Álvaro López Asensio 
Maquetación: Álvaro López Asensio 

ISBN.- 978-84-09-77741-9 
Depósito Legal.- Z-1524-2025 



1.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” 

DEL SER HUMANO 



4 

1.1.- “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” O “INTELIGENCIA 

EMOCIONAL” 

En la actualidad, la mayoría de pensadores, psicólogos, 

pedagogos y filósofos publican y opinan sobre lo que 

denominan “inteligencia espíritual”, sin caer en la cuenta de 

que, en realidad, están escribiendo y definiendo una 

“inteligencia emocional”. 

La mayoría de estos estudiosos no inciden en el aspecto 

creyente-espiritual, sino en la necesidad laica y secularizada de 

espiritualizar la vida “no creyente” al margen de la fe y las 

creencias religiosas. Dicho de otra manerea, pretenden sustituir 

los argumentos y valores éticos de la “inteligencia espiritual” 

para llamarlos “inteligencia emocional”, es decir, definir como 

espiritual el mundo de las emociones con los enfoques, 

argumentos y discursos morales y conductistas de un 

increyente. 

La “inteligencia emocional” pretende superar estados de ánimo 

y comportamientos para reconducirlos a pensamientos y 

conductas que eviten el sufrimiento de las personas. Esto se 

consigue mediante la razón y el dominio de la conciencia y la 

voluntad de uno mismo. Los pensamientos se encauzan hacia 

la superación de dificultades internas, al margen del contexto 

religioso. 

La “inteligencia espiritual”, sin embargo, propone desde la fe 

y las creencias religiosas un cambio interior, un transformación 

integral de la persona que implica un proyecto de vida diferente 

basado en dos pilares fundamentales: “amor” y perdón. Este 

objetivo se alcanza cuando la vida espiritual e interior del 

creyente le hace “caer en la cuenta” que “amar” es el valor 

fundamental y nuclear de su existencia humana y racional. Este 

“caer en la cuenta” implica una necesidad de cambiar 

interiormente.  



5 

No se trata sólo de “cambiar las emociones”, ni tampoco 

“dominar los sentimientos” e impulsos racionalmente, como 

enseña la “inteligencia emocional-existencial”, sino que va más 

allá; se trata de dar un giro completo e integral al interior de la 

persona como premisa previa para cambiar la vida y dar un 

sentido a la praxis cotidiana, tal como propone la “inteligencia 

espiritual”. La vida espiritual tiene un único objetivo: la 

persona y su transformación al “amor” con Dios como camino 

y meta. 

Practicamente ninguno de los autores que escriben sobre la 

“inteligencia espiritual” utilizan los vocablos “amor”, 

“perdón” y “reconciliación” porque son términos exclusivos de 

la esfera religiosa y de la vida creyente.  

Este ensayo pretende no sólo diferenciar la “inteligencia 

espiritual” de la “inteligencia emocional”, sino determinar los 

verdaderos propósitos de la “inteligencia espiritual”, así como 

los caminos para alcanzarla desde su fundamento: la fe y las 

creencias religiosas. Todo esfuerzo por demostrar una 

“inteligencia espiritual” laica, atea y secularizada no hace sino 

confundir a los “no creyentes”con posturas existencialistas que 

intentan sustituir la “espiritualidad” de cualquier Ser Humano. 

En nuestra sociedad, los “no creyentes” y escépticos también 

quieren tener una vertiente “espiritual”, quieren justificar su 

vida y su destino con cierta “espiritualidad”. No se puede 

acomodar el lenguaje y el mensaje “espiritual” del mundo 

creyente al “no creyente”. Es indigno adaptar unos postulados 

a otros, máxime cuando los “no creyentes” no viven como 

proyecto de vida la experiencia de Dios en sus “corazones”. 

Sólo desde esta experiencia religiosa se puede comprender qué 

es la “inteligencia espiritual” y lo que la diferencia de la 

“inteligencia emocional” puramente racional y secularizada. 

Por consiguiente, aspectos tradiciones de la “inteligencia 
emocional” no deben ser llamados “inteligencia espiritual” ya 

que, a pesar de que haya puentes y ciertas semejanzas, en el 



6 

fondo y en la forma, son completamente diferentes. Por ello, en 

este ensayo sustituiremos el término “inteligencia emocional” 

por el que creo más ajustado a su significado y a la percepción 

que debe tener el mundo “no creyente”: “inteligencia 
existencial”. También sería oportuno llamarla: “inteligencia 

experimental” o “inteligencia sentiente”. 

1.2.- LA DIFERENCIA DE AMBAS ESPIRITUALIDADES 

Muchos son los intelectuales que hablan de la “inteligencia 

espiritual” como si fueran expertos en la materia, sin tener 

convicciones religiosas y fuera de un contexto religioso. Su 

mensaje es atractivo porque suena casi igual al de un dirigente 

religioso que habla de experiencias sensoriales, existenciales o 

valores sociales.Veamos las principales razonamientos: 

A.- Estos expertos, a los que llamaremos “existencialistas” (los 

que confunden lo espiritual por lo existencial), afirman que la 

“inteligencia espiritual” nos orienta hacia preguntas sobre el 

sentido y el propósito de la vida sin estar necesariamente 

circunscrita a ningún tipo de creencias o prácticas religiosas en 

particular. Recalcan que la “espiritualidad” incluye 

necesidades humanas que posiblemente son universales: 1.- La 

necesidad de encontrar una realización en la vida; 2.- La 

necesidad de esperanza o de voluntad de vivir; 3.- La necesidad 

de creer, tener fe en uno mismo, en los otros o en lo Universal. 

Estas premisas excluyen cualquier influencia religiosa. Por 

ejemplo, hablando del cristianismo dicen que Jesús de Nazareth 

no era un ser religioso, sino que simplemente planteó un 

cambio de actitud en el modo de vivir y en la manera de pensar 

al margen de la fe en Dios. El desconocimiento de la figura de 

Jesús les hace caer en un profundo relativismo cuyo objetivo es 

desvirtuar su mensaje para aniquilar cualquier tipo de 

“espiritualidad”. 

Jesús era profundamente religioso. El cambio que propone no 

es para un nuevo modo de vivir y pensar, sino de “Ser”. Siendo 



7 

en Dios cambia la manera de “Ser” y de “pensar” y, por 

consiguiente, también de “actuar”. Sólo el “amor” de Dios y 

en el “amor” a Dios renace un cambio integral de la persona. 

Mientras no sea así, será un cambio “emocional” y 

“existencial”, nunca “espiritual”. 

B.- Los “existencialistas” también defienden que la 

“inteligencia espiritual” tiene que ver con prestar atención a los 

pensamientos y sentimientos subjetivos y cultivar la empatía, 

de esta manera aumenta la conciencia sobre la vida espiritual 

del Ser Humano, al margen de la dimensión religiosa.  

Los que aseguran esta teoría desconocen que la “inteligencia 
espiritual” es la que permite entender el mundo, a los demás y 

a nosotros mismos desde una perspectiva más profunda y más 

llena de sentido. En definitiva, la “inteligencia espiritual” 

aumenta el nivel de autoestima y autodominio de nuestras 

emociones, así como la capacidad de responder a los 

acontecimientos vitales. 

1.3.- LOS ARGUMENTOS DE LA “INTELIGENCIA 

EXISTENCIAL” 

Veamos a continuación los argumentos y razonamientos de los 

principales pensadores y filósofos que, en sus escritos, intentan 

explicar lo que denominan “inteligencia espiritual” y que, a 

nuestro juicio, no deja de ser una mera “inteligencia 

existencial”, es decir, una inteligencia que da respuesta a los 

estados de ánimo y las emociones humanas, pero no a las 

creencias religiosas. 

A.- Howard Gardner reformula la “inteligencia existencial” 

como la capacidad de situarse respecto al cosmos y su relación 

en él, situarse en relación con el mundo y su contexto, en las 

verdades ineludibles de la trascendencia del “Ser”, así como en 



8 

ciertas experiencias de “amor” profundo por la vida1 y en el 

doloroso tránsito hacia la muerte. 

B.- Daniel Goleman nos habla de las “inteligencias múltiples” 

como “la capacidad para situarse a sí mismo con respecto al 
cosmos, así como la capacidad de situarse a sí mismo con 

respecto a los rasgos existenciales de la condición humana 
como el significado de la vida, el significado de la muerte y el 

destino final del mundo físico y psicológico en profundas 

experiencias como el amor a otra persona o la inmersión en un 

trabajo de arte2”. 

C.- El Profesor Abraham Maslow aporta el término 

“autorrealización” como un estado espiritual en el que el 

individuo es feliz, emana creatividad, tiene un propósito y una 

misión de ayudar a los demás a alcanzar un estado de 

sabiduría3. La persona encuentra su satisfacción cuando 

encuentra una justificación o un sentido válido a su vida en el 

desarrollo potencial de una actividad. Todo se desarrolla al 

margen de la dimensión religiosa. 

D.- Rafael González Franco afirma que la “inteligencia 

espiritual” nos puede acercar al sentido humano y de nuestra 

existencia4. Sugiere que es imprescindible abordar nuestra vida 

cotidiana a través de una visión más espiritual y de la mano de 

las inteligencias emocional y racional. En conjunto, estas 

forman parte de la dimensión analítica que permiten al Ser 

Humano entender los procesos más esenciales que ocurren en 

el mundo, tales como sentir, pensar y reflexionar. 

Para este pensador, la “espiritualidad” no se asocia solamente 

a lo que es sagrado o a la veneración a alguna divinidad, sino 

1 HOWARD, G.; “La inteligencia reformulada: las inteligencias múltiples en el 

siglo XXI” Paidós, Barcelona, 2010, p. 17ss. 
2 GOLEMAN, D.; “Inteligencia emocional”, Kairós, Barcelona, 1996. 
3 MASLOW, A.; “Inteligencia espiritual”, Kairós, Barcelona, 2009. 
4 GOZÁLEZ FRANCO, R.; “Inteligencia espiritual y ética del cuidado” como 
parte del Seminario de Cuidados para la vida y el bien común, organizada por el 

Centro de Ciencias de la Complejidad (C3) en la Universidad Nacional Autónoma 

de México (UNAM), impartida el 7 de diciembre de 2022. 

https://www.youtube.com/watch?v=kQdueu_08PE
https://www.c3.unam.mx/seminarios/semi-segundocuidadosparalavida.html


9 

más bien a la capacidad para cambiar la forma en que 

comprendemos la realidad. Además, es un criterio que puede 

ser compartido entre creyentes y “no creyentes”, como un 

espacio común en permanente diálogo entre ambas posturas. 

En este sentido, recalca que es más pertinente que nunca 

cultivar una ética y una “inteligencia espiritual” que nos 

permita crear hábitos de autoconocimiento para aprender a 

afrontar el dolor, fundar tendencias a cuestionar nuestras 

propias decisiones, así como generar las capacidades de 

admiración, agradecimiento, asombro y reflexión que aporten 

un sentido de convivencia basado en vínculos afectivos y 

cooperantes. 

Con esta forma de entender la “inteligencia espiritual”, Rafael 

González abre la puerta a un concepto de “espiritualidad” fuera 

del ámbito religioso. La doctrina y los valores religiosos 

tradicionales son reemplazados y asumidos dentro de una ética 

existencial y emocional laica para “no creyentes”. 

E.- Teodosio Enrique Rodríguez confunde las necesidades 

espirituales del Ser humano que surgen de la vivencia religiosa, 

con necesidades existenciales y emocionales que nacen de 

experiencias sensoriales placenteras y válidas para el estado 

anímico de las personas.  

Este pensador analiza nuestra sociedad y llega a la conclusión 

de que vivimos de espaldas al mundo espiritual. Pero su 

“espiritualidad” no está vinculada a una religión concreta, pues 

aunque existen personas religiosas que no tienen por qué 

manifestar alguna “inteligencia espiritual”, otras, sin embargo, 

no siendo religiosas manifiestan un alto grado de esa 

“inteligencia”. 

Para explicar esto, comenta que cuando desde lo alto de una 

cima, después de un gran esfuerzo físico, alguien se sienta a 

contemplar un bello paisaje y se admira de lo que alcanza su 

visión, se maravilla de la belleza que se vislumbra bajo los pies 

y experimenta un inmenso gozo estético, un placer interior muy 



10 

hondo. Pero cuando al regresar del trabajo, en pleno tráfico 

automovilístico, en medio del caos urbano de cada día, se 

abstrae, toma distancia de la realidad que está viviendo en ese 

momento, relativiza la situación, no deja que la circunstancia 

devore su paz interior y domina su fondo emocional y mental; 

entonces está manifestando una faceta de su “inteligencia 

espiritual5”. 

Además puntualiza que las necesidades espirituales, desde un 

punto de vista existencialista y fuera de cualquier contexto 

religioso, son las siguientes: vivir una vida con sentido, con 

significado; buscar la reconciliación consigo mismo, con la 

vida, con los demás y con el universo; buscar la verdad para 

tener libertad plena y verdadera (muchas veces creemos que 

actuamos con libertad y no es cierto); buscar momentos de 

soledad y silencio ocasional; así como la búsqueda de una vida 

ordenada. El drama de la persona sería no hallar respuestas y 

tampoco ver satisfechas estas necesidades. 

F.- Francesc Torralba afirma que toda comunidad humana 

dispone de una “inteligencia espiritual” que no se adscribe a 

una obediencia religiosa determinada. Más allá de esta, todo 

Ser Humano tiene un sentido y unas necesidades íntimas de 

orden espiritual tales como la felicidad, el bienestar integral y 

el goce de la belleza y de la cultura. 

El profesor Torralba no cierra la puerta a la experiencia 

religiosa, pero abre el horizonte espiritual a otras necesidades 

vitales que forman parte de su existencia y buscan el equilibrio 

emocional. La cuestión es si estas experiencias se pueden 

considerar dentro de la “espiritualidad” que nace de la vivencia 

transformadora de Dios, o son exigencias vitales que todo Ser 

humano necesita a nivel existencial para su estabilidad y 

equilibrio emocional. Parece lógico pensar que, además de la 

“espiritualidad” religiosa, quiere espiritualizar la vida del “no 

creyente” para dar respuesta a su mundo abierto de sensaciones. 

5 RODRÍGUEZ S., T. “La inteligencia espiritual”, en “Sapiens: Revista 

Universitaria de investigación”, Nº 14, 2013, p. 14. 



11 

La “inteligencia espiritual” de Francesc Torralba se 

caracteriza, entre otras cuestiones, por las siguientes actitudes 

que la persona debe tener la persona6: 

1.- Buscar la profundidad en las relaciones. 

2.- Tratar de ver aquello que la une a las otras personas. 

3.- Relativizar las diferencias. Lo importante no es lo que 

separa, sino lo que une si realmente se quiere fortalecer la 

relación interpersonal. Si la queremos romper, entonces 

haríamos lo contrario, pero ésta no debería ser, por lo general, 

la idea común. 

4.- Gozar intensamente de la belleza que se revela en el mundo. 

Un amanecer, un atardecer, el color de los árboles, el color de 

los ojos de las personas, el color de su piel, etc. 

5.- Experimentar un bagaje interior muy abundante. Así puede 

comprender que no es el único ser humano, o que no está solo 

en la Tierra. 

6.- Conectar con todo lo que existe porque intuye los elementos 

que unen, lo que subyace en todas las individualidades. 

7.- Experimentar el deseo de darse tal y como es, sin complejo 

ni sentimiento de culpa. 

Según Torralba, el desarrollo de esta “inteligencia espiritual” 

se logra, entre otras cuestiones, por las siguientes propuestas de 

carácter laico y no religioso7: 

1.- Practicar la soledad; es decir, una soledad ocasional. 

2.- Disfrutar o valorar del silencio físico e interior. Esto podría 

conducir a disfrutar de la contemplación y practicar la 

meditación. 

6  TORRALBA, F.; “Inteligencia espiritual”, plataforma editorial, Barcelona, 2010, 
p. 376-377. VÉASE TAMBIÉN: RODRÍGUEZ S., T.; Op. Cit. “La inteligencia 

espiritual”, p. 16. 
7 IBIDEM, P. 16. 



12 

3.- Intentar alcanzar una comprensión más profunda de las 

cosas; es decir, no quedarse en lo superficial. Hay que 

preguntarse siempre; ¿qué existe detrás de esto? 

4.- Gozar de la faceta espiritual en el arte. 

5.- Deleitarse con la música. 

6.- Ejercer la solidaridad. 

7.- Hablar en profundidad con los demás, en el denominado 

¿diálogo socrático? 

8.- Leer a los grandes maestros espirituales de la Humanidad. 

Una estrategia que produce resultados significativos es la 

lectura de cuentos o narraciones. 

9.- Practicar ejercicio físico con regularidad, lo cual ayuda a 

superar tensiones físicas y emocionales. 

G.- Raúl Maján Navalón no cree que la religión aporte nada de 

“espiritualidad” al Ser humano, tal vez porque carece de fe y 

no está familiarizado con la cuestión religiosa. En su teoría 

mezcla los términos, pues la “espiritualidad” es innata a la 

persona y no es contingente a ninguna divinidad. 

Llega a decir que “Cuando hablamos de espiritualidad no 

podemos más que imaginar a personas rezando en iglesias o 
acudiendo a oficios religiosos, en gentes extrañas practicando 

actividades y danzas orientales que poco tienen que ver con la 
cultura occidental o raras teorías de entes supra terrenales que 

vienen a traernos paz y amor; muchas cosas nos vienen a la 

cabeza cuando tratamos el tema de la espiritualidad, pero poco 
o nada tiene que ver la espiritualidad con eso. Si bien es cierto

que dentro de todos esos artificios se esconde una parte 

espiritual, la mayoría han sido desvirtuados por la mano del 
ser humano, el paso de los años y la comercialización de 

cualquier cosa de la que se pueda sacar una rentabilidad 
económica8”. 

8 MAJÁN NAVALÓN, R.; “Desarrollo de la inteligencia espiritual según 

Francesc Torralba y su aplicación en Educación Primaria”, Soria, 11 de julio de 

2017, p. 10. 



13 

Abundando en el tema añade, tal vez desde el desconocimiento, 

que existe un problema que no debemos dejar de lado a la hora 

de diferenciar la religión de la “espiritualidad”: la primera está 

cargada con todo lo negativo, mientras que la segunda es 

exaltada con todo lo positivo. Hay que tener en cuenta que 

muchas de las cosas negativas que se atribuyen a las religiones 

son características de las religiones mayoritarias como el 

judaísmo, el cristianismo y el islam, pero no están tan presentes 

en otras como el taoísmo o el budismo.  

Además, incorpora el argumento de que la religión es una 

institución establecida por las personas para ejercer el control, 

inculcar la moral, golpear los “egos” o lo que sea que hace.  

Todas las religiones organizadas y estructuradas sustituyen al 

Dios celestial por un adalid terrenal, que es a su vez mano y 

palabra. Por consiguiente, la “espiritualidad” es una capacidad 

de la persona y se desarrolla con su vida, no por medio de una 

religión. Mientras que la religión es a menudo forzada, la 

“espiritualidad” es algo que se encuentra profundamente 

dentro de uno mismo. 

H.- Aunque para muchos filósofos la “inteligencia espiritual” 

podría dar la idea de algo sagrado, sin embargo, para algunos 

académicos el término se refiere más a la “espiritualidad” que 

involucra cuestiones como la autoconciencia y la reflexión 

fuera del ámbito religioso. En este sentido, la “inteligencia 

espiritual” se refiere a la capacidad de una persona para 

reformular y contextualizar las experiencias desde una 

perspectiva que reconoce y valora su sentir y su pensar, 

tomando en cuenta la convivencia con el otro para, con ello, 

transformar su comprensión de la realidad. 



14 

1.4.- LA IMPORTANCIA DE LA “INTELIGENCIA 

ESPIRITUAL” 

1.4.1.- LA “DIMENSIÓN ESPIRITUAL” DEL SER HUMANO 

La sociedad actual vive una profunda crisis de valores 

espirituales, tal vez por la pérdida de cualquier creencia y 

confianza en Dios. La secularización de nuestra sociedad hay 

que buscarla en el rechazo a todo lo relacionado con la religión 

y, sobre todo, por la lejanía a la “dimensión espiritual” del Ser 

humano que no se considera necesaria para el sentido de la vida. 

No hay que olvidar que la persona tiene una “dimensión 

corporal” y una “dimensión espiritual”. Cultivar y cuidar las 

dos dimensiones garantiza la estabilidad y solidez personal y 

emocional que necesita la persona para vivir seguros, 

equilibrados y sólidamente estables como personas. 

Para comprender mejor la importancia de estas dos 

“dimensiones” basta poner el ejemplo de caminar con las dos 

piernas. Cada una de ellas da estabilidad y ayuda a la movilidad, 

pero cuando intentamos andar con una sola (a la pata coja) nos 

tambaleamos y avanzamos con inseguridad. 

En efecto, cuando la persona da más importancia a la 

“inteligencia corporal” que a la “espiritual”, es decir, los que 

caminan con una sola pierna, viven en un permanente 

desequilibrio e inseguridad personal y afectivo-emocional 

porque les falta acrecentar su “dimensión espiritual” (caminan 

con las dos piernas). Cultivar y Mantener activas ambas 

dimensiones evita muchos traumas, desórdenes afectivos y 

problemas mentales, entre otros. 

1.4.2.- LOS BENEFICIOS DE LA “INTELIGENCIA 

ESPIRITUAL” 

Nuestra sociedad da más importancia a lo corporal, que a lo 

espiritual. Los anuncios de televisión (vestidos, perfumes, 



15 

cremas, accesorios para el ejercicio físico, etc.) nos inculcan 

que el cuidado del cuerpo es más importante que educar y 

acrecentar la “dimensión espiritual” (el alma).  

También hay una obsesión por mantener el cuerpo sano y en 

forma. Se nos hace ver que engordar o tener sobre peso no 

mejora la salud y la estética. Para remediarlo, se hace dieta, se 

va al gimnasio y se ejercita el deporte. Y por si fuera poco, si 

todo eso no funciona, se visitan clínicas de estética para que 

solucionen todo tipo de complejos corporales que den respuesta 

y tranquilicen la obsesión por el “culto al cuerpo”. 

La sociedad está echando un pulso a la “inteligencia 

espiritual”, y está venciendo. El “culto al cuerpo” se está 

convirtiendo en una salida para sentirse mejor, pero eso no evita 

los complejos, miedos, ansiedades, depresiones, angustias y 

todo tipo de problemas que la cabeza y el interior tienen, 

retienen y procesan. La persona elige encerrarse en un bucle sin 

salida personal y emocional. Esta nueva forma de realización 

está generando un nuevo problema que, en aras a la libertad, 

crea más incertidumbre y confusión por el menosprecio a la 

verdadera “inteligencia espiritual”, es decir, al olvido de la 

“espiritualidad” que engloba toda la dimensión de la persona. 

La “inteligencia espiritual” penetra y se mueve en el “yo” más 

profundo de cada persona, en el inconsciente psicológico para 

abarcar la totalidad del “corazón” humano, es decir, su 

dimensión corpórea-anímica-espiritual. 

Muchos buscan la “inteligencia espiritual” que carecen en 

situaciones y cosas banales: la filosofía, puestas de sol, caminar 

por la naturaleza, contemplar paisajes idílicos, montar en bici, 

el gimnasio, viajar, salir por las noches, disfrutar de las 

amistades, el sonido del agua, las energías del cosmos, de las 

piedras y los árboles, las técnicas de respiración, la meditación 

oriental, la abstracción de los pensamientos, la santería y los 
talismanes, el esoterismo, la soledad, la lectura, la música, los 

sueños, el cine, la televisión, las aficiones o hobbies, los 



16 

coleccionables, etc. Evidentemente todo esto son paños 

calientes que ayudan a calmar o controlar momentáneamente 

las emociones, pero no curan, sanan y cicatrizan lo que remueve 

y escandaliza el interior de la persona.  

Aunque es cierto que estas experiencias dan cierto bienestar 

puntual, en el momento que terminan o dejan de existir, la 

problemática psicofísica continúa instalada en el interior con 

los vacíos existenciales, las ralladuras de cabeza, la ansiedad, 

los miedos, los traumas, los complejos, la falta de paz interior, 

etc. Toda esta problemática continúa presente en lo recóndito 

del “corazón”, dando vueltas por dentro de las entrañas, pero 

sin transformar la interioridad y educar la conciencia personal.  

No olvidemos que, cuando lo psicofísico irrumpe en la 

conciencia, hablamos de desórdenes afectivos-emocionales y, 

en el peor de los casos, neurosis, psicosis, desórdenes 

psicológicos, trastornos, traumas y sufrimiento. No nos 

dejemos engañar con experiencias sensoriales o existenciales. 

Abrirse al mundo de la fe y a la “inteligencia espiritual” es el 

camino más fácil y necesario. 

La estabilidad personal y emocional que proporciona cultivar 

la “dimensión espiritual”, desde la óptica de Dios, es esencial 

para afrontar nuestros problemas con serenidad. Su desarrollo 

hace que la niebla y oscuridad de nuestro “corazón” se vaya 

levantando poco a poco, y veamos la realidad de nuestra propia 

vida y el entorno con claridad, sosiego y tranquilidad interior. 

La sociedad sigue trabajando para que el cuerpo y la razón 

prevalezcan frente a lo anímico y vitalista: la “inteligencia 
espiritual”. 

Las estadísticas dicen que cada día hay más gente que se siente 

sola. Lo preocupante no es vivir solo, sino sentirse solo. Una 

persona con familia está acompañada, pero puede sentirse 

trágicamente sola. Otra persona privada de libertad puede 
sentirse realizada porque en su interior no se siente sola, sino 

llena, plena, acompañada. El problema es de actitud, no de 



17 

compañía. 

La “inteligencia espiritual” te abre al “amor” de Dios, al 

“amor” a los demás y al mundo. Una persona con un “corazón 
amante”, nunca se sentirá sola. El “amor” trasciende las 

barreras del egoísmo y miserias humanas que esclavizan, aíslan 

y amargan las ganas de vivir y el propio sentido de la vida.  

No menos importante es la “necesidad de amar y de ser 
amado”. Mucha gente da, y apenas recibe compensación por su 

generosidad y filantropía. En las parejas uno da más que recibe, 

lo que acaba por quemar la convivencia. El conflicto 

comunitario siempre aflora entre los que “aman” más que el 

entorno, apuestan y se arriesgan más que los otros.  

La “inteligencia espiritual” lleva a la generosidad y a entender 

que es mejor “dar sin recibir nada a cambio”. Una sociedad 

netamente egoísta necesita de líderes que den ejemplo a 

contracorriente, personas que humanicen con su ejemplo dando 

más que recibiendo. El “amor” y el perdón deben situarse en el 

centro de la vida. El creyente lo tiene más fácil, porque su 

prioridad vital y existencial es siempre cambiar interiormente 

(quitarse las caretas) para “dar sin recibir nada a cambio”. 

Aunque es difícil de conseguirlo, sin embargo, tiene gran 

mérito intentarlo cada día y no cruzarse de brazos. 

Hoy en día está de moda acudir al psicólogo o psiquiatra para 

cualquier problema de orientación. Hay dificultades vitales que 

las tenemos que digerir y resolver por nuestros propios medios, 

como se ha hecho siempre, cogiendo el toro por los cuernos y 

no con la ayuda de psicólogos y psiquiatras. La “inteligencia 
espiritual” es un buen pretexto para salir uno mismo de los 

baches con sentido práctico, y desde la tranquilidad y entereza 

que requiere enfrentarse a los miedos y avatares de la vida. 



18 

1.6.- LA FILOSOFÍA IGNORA A LA “INTELIGENCIA 

ESPIRITUAL” 

1.6.1.- LA FILOSOFÍA NO ES “ESPIRITUALIDAD” 

Las personas se acercan al campo de la filosofía para esclarecer 

su vida y solucionar muchos de sus problemas. La gente tiene 

la idea, sin duda poco clara, de que la filosofía, en general, es 

la aplicación de las buenas intenciones respecto a las personas, 

y de que basta enrolarse bajo la bandera de la filosofía para ver 

cómo fructifican las inclinaciones generosas y cómo se 

extiende la paz entre los seres humanos de buena voluntad. 

Aunque no se contenta sólo con formular juicios de existencia 

y expresar voluntades, lo cierto es que la filosofía pretende que 

la persona debe querer para realizar su destino, o al menos, lo 

que ella quiere que realicen las personas. 

Las filosofías proceden de los filósofos, por lo que hay tantas 

filosofías como filósofos. Hay tantos pensadores en la historia 

de la filosofía, que la persona no sabe quien tiene la razón, cual 

es el camino correcto y donde dirigir su vida. Se inquieta 

intentando averiguar si tal filosofía es su aliada o su enemiga, 

o si está en su contra simplemente porque no trata de ella, ni de

su problemática. 

El problema de la filosofía es que no hay una unidad de acción 

y reacción para dar respuesta a la persona, sino una diversidad 

de teorías e hipótesis que tienden a confundir y despistar la 

existencia humana.  

En efecto, todas las filosofías reivindican, como un título, como 

una pretensión permanente, el poder y la función de formular 

disposiciones o direcciones para la vida. Pero como no hay un 

orden único de la posición humana, una solución eternamente 

establecida para el destino de las personas, una sola llave de su 
situación, estas filosofías continúan siendo completamente 

equívocas y confunsas para dar respuesta vital y existencial.  



19 

De ahí que quieran que todo les sea útil: las máquinas y los 

libros, los tratados y los pensamientos, los literatura y la poesía, 

las puestas de sol, las caminatas, la belleza de la naturaleza, la 

meditación, etc. Como las filosofías son divergentes, todas 

estas actividades y pseudo “espiritualidades” que proponen, 

intentan lavar la cara y justificar su practicidad sin tener motivo 

para ello. La filosofía quiere tener su razón de ser en la persona 

sin conseguirlo. 

Pero lo grave es que vivimos un tiempo en el que los filósofos 

se abstienen. Se encuentran en un estado de ausencia. Hay un 

apartamiento, una distancia entre lo que anuncia la filosofía y 

lo que sucede a las personas. A pesar de su promesa, en el 

mismo momento en que vuelve a la carga con su promesa, la 

filosofía se da a la fuga. Jamás está allí donde se necesita sus 

servicios.  

Los filósofos parecen ignorar de qué están hechas las personas, 

qué es lo que comen, en qué casas habitan, qué vestidos llevan, 

cómo mueren, qué parejas aman, qué trabajo realizan, cómo 

pasan los domingos, cómo curan sus enfermedades, cómo 

emplean su tiempo, sus salarios, qué periódicos y libros leen, 

qué programas televisivos ven, sus espectáculos, sus 

diversiones, su películas favoritas de cine, sus canciones, sus 

proverbios, si llegan a final de mes, si están en paro, si son 

felices, etc. Esta ignorancia no turba para nada el perezoso 

curso de la filosofía. 

En la actualidad, resulta fácil encontrar como la gente cree que 

todos los trabajos formalmente filosóficos benefician a la 

especie humana, porque se les ha persuadido de que esto ocurre 

también con las ocupaciones “espirituales”. Consciente de ello 

y para marcar diferencias, la filosofía tiende a ignorar la 

“espiritualidad” del Ser Humano porque se relaciona con la fe 

y la religión. Su misión es sustituirla por la razón y el razocino 

como esfuerzo por controlar el pensamiento y la ignorada 
solución de los problemas humanos.  



20 

Pero dar respuesta al sentido a la vida es cosa que los filósofos 

han intentado siempre en vano, la filosofía no da respuesta al 

sentido ni a la solución de los problemas (acontecimientos 

vitales y emocionales de carácter personal), sino a razonar 

sobre actitudes y sociología humana. 

A menudo digo a mis alumnos que el objetivo de la filosofía es 

razonar, y que la “inteligencia espiritual” lo que pretende es 

que “se razone bien”. Uno puede razonar que la violencia está 

justificada, que robar no es tan malo, que las guerras son 

necesarias para establecer la hegemonía y el orden mundial, que 

despreciar al compañero y al prójimo es legítimo, etc. Razonar 

no basta, hay que educar para que “se razone bien” desde una 

perspectiva de “amor” y perdón, palabras que la filosofía ignora 

y no está en su vocabulario. Más bien incide en el término 

empatía, pero no en el “amor” que nace del “corazón” para 

cambiar las personas y el mundo. Para llegar a este estadio 

amoroso se necesita un cambio interior, algo que la filosofía no 

propone, solo razona. 

1.6.2.- LA INFLUENCIA FILOSÓFICA DIFICULTA LA 

“ESPIRITUALIDAD”   

En la actualidad, la persona no siente curiosidad y necesidad de 

“Ser” creyente, de celebrar y practicar una religión. La 

secularización de la sociedad va avanzando poco a poco porque 

todo lo que ven los ojos humanos va en esa dirección. La 

laicidad se ha convertido no sólo en un camino, sino también 

en el fin último. Algunas ideologías contribuyen a ello porque 

consideran que la religión adoctrina en aquello que no coincide 

con su proyecto político.  

Marx decía que la religión es “el opio del pueblo”, tal vez dijo 

esto porque le molestaba que la religión criticara la revolución 

que proponía: el poder del pueblo. Esta crítica religiosa acabó 
teniendo razón: la revolución acabó siendo autárquica y atea 

para no tener oposición desde dentro, es decir, se convirtió en 



21 

una dictadura con un pensamiento único que controlaba la 

libertad personal y de conciencia, de ahí que la religión 

molestara. 

Hay muchos motivos que alientan esta situación pero, desde un 

punto de vista objetivo, hay cuatro pensadores que, desde hace 

muchos años, están influyendo socialmente para que la persona 

sea cada vez más autosuficiente y alejada de los valores 

“espirituales”.  

La falta de valores religiosos hace que cada vez seamos menos 

humanos y más egoístas, orgullosos, violentos, vengativos, 

insensibles, racionales, envidiosos, mal pensados, llenos de 

prejuicios, despreciables, irrespetuosos, ambiciosos, 

competitivos, extorsionistas, malignos, malas personas, 

irascibles, provocadores de sufrimiento, tóxicos, etc. La 

“inteligencia espiritual” invita a transformar el “corazón” de 

las personas para orientar la vida hacia otra dirección: al 

“amor”. 

Estos cuatro pensadores son: Dawin, Marx, Freud y Nietzche. 

Veamos cuales son las reflexiones y pensamientos que están 

influyendo y actuando en nuestra sociedad. Sus reflexiones 

están alimentando unos principios que, poco apoco, cierran la 

puerta a cualquier forma de “inteligencia espiritual”. 

A.- Charles Darwin representa todo tipo de violencia 

humana, social y natural. Su teoría de que sólo sobreviven los 

individuos y las especies más fuertes gracias a su adaptación al 

medio ha impulsado, desde mediados del siglo XIX con su libro 

“El origen de las especies”, una competitividad agresiva y 

violenta entre las personas y entre los grupos humanos.  

La sociedad en que vivimos es más violenta. Las personas 

discutimos cada vez más frecuente en los ambientes laborales 

y familiares. La soberbia humana hace que queramos llevar 
siempre la razón y luchemos aunque sepamos que la batalla y 

los argumentos estén perdidos. Esta vanidad, unida al egoísmo, 

hacen que las relaciones interpersonales de deterioren y 



22 

lleguen, incluso, a la ruptura por falta de perdón. Hoy pensamos 

que pedir perdón es de débiles. 

En nuestra sociedad vivimos momentos de guerra donde muere 

mucha gente inocente. La violencia se sirve de víctimas 

simplemente por ganar territorio, por venganza, por hegemonía, 

por odio racial o por intereses económicos. La violencia de 

género, el patriarcado sobre la mujer, la venganza en forma de 

bullying y mobbing, los desprecios, las guerras, los atentados, 

las luchas fratricidas, los embargos de viviendas, los aranceles 

económicos, las amenazas, los bloqueos, los engaños, los 

robos, la corrupción, etc., todo vale con tal de ganar y tener 

supremacía y superioridad sobre los semejantes y las 

sociedades humanas. 

B.- Karl Marx representa el poder económico. En su libro 

“El capital” analiza la situación económica que viven los 

protagonistas de la revolución industrial de finales del siglo 

XIX en Inglaterra. Los empresarios se hacen cada vez más ricos 

y los obreros cada vez más pobres por la penosa situación 

laboral y por la plusvalía: el empresario se enriquece con los 

beneficios que le reporta el trabajador con un salario de miseria. 

Hoy vivimos en una sociedad en la que prima el dinero. En 

torno a él se agrupan sociedades, grandes compañías y 

empresas (públicas o privadas) cuyo principal objetivo es 

crecer para “ganar dinero” sin importar el medio ético con el 

que se consigue.  

Nuestra sociedad vive un clima de corrupción generalizada. 

Vemos como los empresarios sobornan y los políticos se dejan 

sobornar por dinero. Las personas se someten al poder 

económico con tal de incrementar su caja y tener un nivel de 

vida superior a la media. El dinero esclaviza a las personas y 

nos hace indefensos ante los resortes de poder hegemónicos.   

A nivel personal, la sociedad nos inculca que lo importante es 

“tener” frente al “Ser”, es decir, prima más “tener” dinero y 

buena posición económica y social, que “Ser” y desarrollarse 



23 

como persona con lo necesario, sin demasiadas pretensiones: 

“no es más rico el que más tiene, sino el que se conforma con 

lo que tiene”. 

Pero la sociedad de consumo nos impulsa a la compra y 

adquisición poco responsable. La publicidad, el marketing, los 

anuncios de televisión, la familia, los amigos, el entorno, las 

rebajas, etc., nos animan a consumir productos que no 

necesitamos.  

Tenemos que tener un empleo fijo para poder vivir dignamente, 

una vivienda que nos hipoteca de por vida, un coche que 

compramos a plazos con un crédito que nos ahoga, unas 

comodidades por encima de nuestras posibilidades, unas 

vacaciones desorbitadas, etc. Nos rendimos ante un sistema 

económico que maneja nuestra vida y nuestros impulsos, sobre 

todo, si emocionalmente somos débiles e inseguros. 

C.- Sigismund Freud representa la sexualidad y el entorno 

sexual inapropiado. Freud es el padre de la psicología y 

psiquiatría clínica moderna. La sexualidad humana es una de 

las principales vertientes de la energía vital que mueve el 

comportamiento del Ser Humano. Esta energía, a la que 

denominó libido, es fuente de los impulsos que hacen que 

tendamos hacia ciertas conductas y, al mismo tiempo, obligan 

a otras instancias de nuestra psique a reprimir estas tendencias 

para no ponernos en peligro o no entrar en conflicto con el 

entorno en el que vivimos. Su teoría del “pansexualismo”, 

entendida una represión de la mala experiencia y conducta 

sexual durante la infancia, es el origen de muchos de esos 

comportamientos inadecuados que generan obsesiones, 

trastornos y desórdenes afectivos. 

En la sociedad en que vivimos, el sexo y todo lo relacionado 

con él, ejerce una gran influencia sobre las personas. La 

sexualidad es inherente al Ser Humano. El sexo bien entendido 

es una expresión de “amor” entre la pareja. Fuera de este 

contexto se convierte en un desconcierto y, en muchos casos, 

un problema para el que lo ejercita fuera de ese entorno 



24 

amoroso. 

La publicidad juega con la sensualidad, el erotismo, el desnudo, 

la provocación y la insinuación como medio eficaz para 

justificar que el sexo a la carta y libre es un derecho al que no 

se debe renunciar. La consecuencia más inmediata de esta 

permisividad moral es la normalización sexual fuera de las 

relaciones estables, las cuales no sólo degradan la dignidad de 

la pareja, sino que incluso se llega al engaño y la mentira hacia 

la persona con la que se convive.  

Pero el pansexulismo y la permisividad sexual vigente en 

nuestra sociedad, está creando dos graves problemas entre los 

jóvenes. Por una parte, la edad de las relaciones sexuales se 

adelanta a la adolescencia sin la madurez necesaria para 

entender su significado amoroso, sino por puro instinto 

biológico. Por otra, el consumo pornográfico de niños y 

adolescentes por internet que relaciona el sexo fácil con una 

visión de la mujer como objeto y que las relaciones 

sentimentales sean muy cortas y de “usar y tirar”. 

No menos importante es todo el negocio montado en torno al 

sexo y la sexualidad mal entendida. La prostitución en todas sus 

vertientes, el comercio de mujeres como objetos sexuales, la 

venta de artículos sexuales, los vídeos e imágenes (revistas) 

pornográficas, las plataformas de contactos en las redes 

sociales, etc., no hacen sino incrementar dependencia 

enfermiza, así como inestabilidad e inseguridad personal. Este 

problema nada tiene que ver con la satisfacción biológica del 

cuerpo, sino con el desorden psicológico que define a la 

persona que se encierra y deja esclavizar por estas prácticas.  

D.- Friedrich Nietzsche representa al “Superhombre”. En su 

obra “Así habló Zarathustra” analiza la moral de los fuertes, 

frente a la moral de los débiles. Sólo triunfan los fuertes que 

imponen su moral sobre los demás. La hegemonía de los más 

fuertes se contrapone con el mensaje religioso. Nietzsche tuvo 

que negar la existencia de Dios (nihilismo) para poder defender 

la teoría del “Superhombre”, ya que la tradición judeo-cristiana 



25 

considera que todas las personas somos iguales ante Dios y, por 

consiguiente, hermanos. El nihilismo podemos definirlo por la 

radical afirmación de la carencia de sentido de la persona. 

Nuestra sociedad premia el éxito de toda persona luchadora y 

emprendedora. Ser perfeccionista y vivir una agresiva 

competitividad en todos los ámbitos de la vida (estudios, 

trabajo, familia, etc.), hace que las personas nos encerremos en 

nosotros mismos para conseguir la meta señalada a cualquier 

precio, sin importar a quien se debe pisotear o traicionar: el fin 

justifica los medios sin códigos éticos. 

Por consiguiente, “Ser” el primero, conseguir fama, gloria, 

triunfo, renombre, notoriedad en nuestro entorno más 

inmediato o a través de las redes sociales es la prioridad y el 

objetivo a conseguir. No alcanzar las metas lleva al fracaso en 

diferentes áreas de la vida: pérdida de confianza, miedo a la 

decepción, miedo a la derrota, miedo a la frustración, miedo a 

naufragar y hundirse, así como miedo a fallar en las relaciones 

interpersonales y profesionales. Pero aunque sea doloroso, 

también puede ser una oportunidad para aprender y crecer no 

sólo como persona, sino incluso establecer objetivos futuros. 

Esta forma de “Ser” y pensar hace que, la mayoría de las 

personas, relativicen la entrega, el voluntariado, la generosidad, 

la sensibilidad y la ayuda a los más vulnerables, o aquellos que 

por su situación personal necesitan más respeto, aceptación, 

cariño y comprensión. El triunfo y el éxito nos hacen 

insensibles a los problemas sociales y personales. Preferimos 

mirar para otro lado cuando hay dolor y sufrimiento a nuestro 

alrededor, hasta que nos toca a nosotros mismos. 

1.7.- LAS “PSEUDO RELIGIONES” CONTRA LA 

“ESPIRITUALIDAD” 

1.7.1.- LOS LIBROS DE AUTOAYUDA CREAN 

CONFUSIÓN 

Hay un grupo muy numeroso de personas que buscan la 



26 

“espiritualidad” en libros de autoayuda, como solución a sus 

problemas y para orientar sus vidas al margen de Dios y de la 

religión.  

Esta literatura está bien para descubrir las emociones y 

orientarlas hacia la resolución de problemas concretos; pero 

nada tienen que ver con la “inteligencia espiritual” que se 

cimienta en Dios para experimentar un cambio interior real que 

supere definitivamente la forma de “Ser” y entender esos 

problemas.  

Basándose en casos concretos de pacientes y en consejos 

prácticos de sentido común, así como en supuestos filosófico-

morales, muchos autores escriben sobre los remedios 

necesarios para ser felices. Hay tantas teorías como escritores. 

Hay tantos enfoques que uno no sabe cuál es el adecuado y 

verdadero. 

El objetivo es ignorar la “inteligencia espiritual” que se 

sustenta en Dios, para sustituirla por recomendaciones 

psicológicas a la carta que se consumen según se acomodan a 

los estados anímicos en los que la persona se encuentra en esos 

momentos. 

Hay que tener mucho cuidado con esta literatura. Si alguien 

necesita consejos, que vaya a un especialista, pero no hay que 

dejarse manipular por libros que no cambian, aunque sí puedan 

orientar y entretener. 

La “espiritualidad” convierte y transforma el interior de las 

personas. No se limita a dar consejos, sino a cambiar el 

“corazón” para querer y entender los problemas y las causas 

que originan los traumas, miedos y problemas. 

1.7.2.- LOS PELIGROS DE LA INTELIGENCIA 

ARTIFICIAL 

Lo mismo sucede con la inteligencia artificial que, cada vez 



27 

más personas, preguntan a una máquina consejos para la vida o 

para paliar su soledad y ansiedad. Esta forma de entender la 

“espiritualidad” es un fraude, porque buscan en algo 

impersonal donde no hay diálogo y encuentro recíproco, y 

donde no se puede discrepar si la máquina se equivoca, que lo 

hace casi siempre cuando se quiere recibir consejos 

relacionados con las emociones humanas.  

También es sorprendente que las personas utilicen aplicaciones 

de Inteligencia Artificial que simulan hablar con familiares 

difuntos con su misma voz, con amistades comprensivas que 

aconsejan sobre los problemas y acompañan en la soledad, 

relaciones de noviazgo a la carta con perfiles bellísimos y 

rozando la perfección y, lo más sorprendente, plataformas para 

hablar con Dios. Todo esto se nos va de las manos porque, en 

el fondo, las personas buscan cierta “espiritualidad” donde no 

la hay.  

Estos productos ocasionan graves daños psicológicos ya que 

pueden crear una realidad virtual que impide que la persona 

supere el duelo post mortem, no quiera tener amigos porque hay 

uno virtual que le comprende, descarte tener noviazgo porque 

la tecnología le da cariño o no se necesite comunicar con otras 

personas y, lo más grave, deje de buscar a Dios en su interior 

porque cree que tiene hilo directo con Él a través de la 

inteligencia artificial.  

Todo esto puede crear una gran dependencia de la que sea muy 

difícil salir, como ocurre con las adicciones a dispositivos 

tecnológicos y juegos telemáticos a los que ya hemos 

sucumbido. 

Cuando una persona escribe el guion de su vida, se convierte 

en el protagonista de sus decisiones y de su destino. El riesgo 

presente y futuro de la Inteligencia Artificial es que escribe el 

guion de nuestras vidas, anulando la capacidad humana de 
reaccionar en lo personal-emocional, así como caminar hacia lo 

“espiritual” que pretende sustituir. 



28 

1.7.3.- EL ESOTERISMO CONTRA LA “INTELIGENCIA 
ESPIRITUAL” 

1.7.3.1.- La falsa “espiritualidad” del esoterismo 

Hoy existe la falsa creencia de que el esoterismo y la 

espiritualidad son dos conceptos similares y con parecido 

significado. Aunque hay gente que los usan de manera 

intercambiable, sin embargo, representan caminos muy 

distintos sin conexión alguna. 

Esoterismo proviene del griego “esoterós” que significa 

“volverse al interior”, pero no como algo espiritual, sino como 

una forma de adquirir conocimientos secretos transmitidos sólo 

a un grupo selecto de iniciados. La finalidad de esos grupos es 

desentrañar misterios ocultos a través de prácticas rituales 

(esotéricas), como la brujería, los talismanes, las energías, las 

piedras, la cartomancia, la quiromancia, la videncia, la 

clarividencia, el espiritismo de los médium, la astrología, la 

santería, la magia, la hechicería, la litoterapia (sanación por las 

piedras), la numerología, el significado de los sueños, la 

alquimia, la guija, el I-Ching, el vudú, etc. 

La “espiritualidad” que se proyecta en la “inteligencia 
espiritual” busca una conexión con la religión, busca lo 

trascendente: a Dios. La “espiritualidad” facilita la necesaria 

experiencia con Dios que, a través de la creencia o fe, se invita 

a cambiar el interior de la persona para transformar el mundo 

con “amor”, bondad y humanidad. Dicho de otra manera, 

mientras la religión deriva de una moral y comportamiento 

emanados de un Dios trascendente; las prácticas esotéricas son 

supersticiosas y pueden utilizarse para engañar a la gente o 

manipular a las personas. 

Las supersticiones esotéricas están fundamentadas, desde 

antiguo, en tradiciones populares relacionadas con el 

pensamiento mágico para apartarse del plan de Dios. El 

supersticioso cree que las prácticas esotéricas y otros rituales 

pueden tener cierta influencia (positiva o negativa) en el destino 



29 

de las personas, algo que condiciona la libertad humana, 

desorienta y confunde. 

Los conceptos y los objetivos son diametralmente antagónicos, 

por lo que no debemos confundirlos, ni asociar que las prácticas 

esotéricas son una forma de “espiritualidad”.  

Sin embargo, el cristianismo consideró la superstición como 

contraria al primer mandamiento (“amarás a Dios sobre todas 
las cosas”) y, por tanto, una separación irreconciliable entre 

Dios y las personas. Pese a no contar con el beneplácito de la 

Iglesia, los cristianos han seguido practicando en secreto, desde 

antiguo, ciertos rituales mágicos para asegurarse una doble 

protección: por un lado la que aporta Dios a través de las 

medallas, los ritos y los sacramentos religiosos y, por otro, la 

que garantizan las prácticas mágicas y supersticiosas de la 

cultura subyacente.  

A parte de los actuales grupos de iniciados en ciencias ocultas, 

hoy también hay mucha gente que, a título personal y con la 

autoestima baja, acude a consultorios de santería y adivinación 

donde se les cobra por escuchar lo que quieren oír y para 

encontrar respuestas o soluciones a sus problemas. La 

inseguridad personal hace que se caiga en el controvertido 

mundo de las prácticas supersticiosas, no sólo para conocer el 

futuro, sino incluso para orientarse en decisiones y conductas 

que nada tienen que ver con lo que realmente necesita la 

persona en esos momentos.  

Es la persona misma, a pesar de sus inseguridades, la que tiene 

que ser protagonista de su vida, y si necesita consejo u 

orientación, debe ponerse en manos de profesionales o personas 

con criterio “espiritual”, pues su visión de “amor” y perdón les 

capacita para asesorar correctamente con juicio y sin prejuicios. 

En efecto, la “inteligencia espiritual” da libertad para elegir o 

rechazar a Dios. No condiciona el destino de la persona, sino 

que la orienta hacia posturas más saludables, humanas y 

reconciliadoras (“amor” y perdón), valores religiosos que 



30 

nunca fallan a la hora de tomar las decisiones más adecuadas y 

acertadas. 

1.7.4.- LAS SECTAS NO SON “INTELIGENCIA 

ESPIRITUAL” 

La palabra secta proviene del latín “sectare” que significa 

“sectario, cortar”. Es un grupo de personas que mantienen 

elementos comunes, y que se mantienen aislados del resto de la 

sociedad por no compartir con ella rasgos importantes de su 

realidad social y espiritual.  

Aunque de cara a la galería aparentan ser movimientos 

religiosos que promueven fines de carácter espiritual, no deben 

confundirse con las religiones tradicionales propiamente 

dichas, ni están vinculadas a movimientos de espiritualidad 

religiosa. 

La aparente falsa espiritualidad en la que se ocultan pretende, 

como fin último, anular la voluntad del adepto para vivir a costa 

de su trabajo y dinero, así como cambiar su comportamiento 

social, donde la familia, amigos y sociedad son una amenaza 

para su integridad moral y personal (los  buenos son los 

miembros del grupo que viven en comunidad).  

A.- Las características más destructivas de las sectas se pueden 

resumir en los siguientes puntos. 

- Un grupo autónomo, no cristiano que utiliza técnicas de 

captación propias mediante asociaciones mistéricas, culturales 

y filosóficas. 

- Siguen a un líder carismático poseedor de la verdad. No se 

exige fe, sino fidelidad al líder. 

- El grupo mantiene una dependencia absoluta al líder que 

ejerce autoritarismo, manipula y ejerce un poder absoluto sobre 

el grupo, al que exige obediencia. 

- El líder tiene una doctrina exclusiva que se considera la única 

verdadera y que excluye a los que no la aceptan. La doctrina es 



31 

revelada por el líder. 

- La secta Mantiene prácticas de control sobre sus miembros en 

línea con la autoridad del líder, su línea doctrinal y las creencias 

del grupo.  

-  Sólo los del grupo están salvados, excluyen a los que no 

comparten sus creencias fanáticas. 

- Sus miembros son fanáticamente proselitistas y a la vez 

intolerantes con los de fuera. 

- Recaudan mucho dinero y atesoran patrimonio. 

- No llevan contabilidad y procuran no declarar sus ingresos. 

- No fomentan el voluntariado la ayuda social.  

B.- Las características más notables de las religiones se pueden 

resumir en los siguientes puntos. 

- Las religiones suelen ser más inclusivas y tolerantes con los 

que no las practican, especialmente con los “no creyentes”. Hay 

que excluir los fundamentalismos religiosos que no aceptan y 

respetan al diferente en cuestiones de fe. 

- Respetan la autonomía y la libertad de sus seguidores. 

Excepto los fundamentalismos que imponen las Leyes sagradas 

y religiosas, especialmente a las mujeres. 

- Suelen fomentar la reflexión, el debate interno. Excepto los 

fundamentalismos religiosos, que no admiten críticas internas 

e imposiciones de fuera. 

- Las técnicas de captación no se fundamentan en el engaño y 

el proselitismo a ultranza. 

- Llevan contabilidad y gran parte de la recaudación se destina 

a ayuda social y preservar el patrimonio. 

- Practican culto abierto a creyentes y “no creyentes”, no son 

excluyentes; incluso facilitan la visita a los templos. 

- Los libros sagrados (doctrina revelada) determina los valores 

religiosos y morales: “amor”, perdón, paz, justicia y 

solidaridad. Hay que excluir a los grupos fundamentalistas que 



32 

ignoran estos principios para defender sus intereses religiosos. 

- El objetivo último de las religiones es que la persona cambie 

a mejor para que transforme la sociedad y consiga un mundo 

más justo y humano. 

La “inteligencia espiritual” no puede desarrollarse en ningún 

tipo de secta que sea excluyente, intolerante, controladora, 

proselitista y que no respete la libertad tanto de creyentes, como 

de “no creyentes”. 

La “inteligencia espiritual” está cimentada en creencias y 

espiritualidades legítimas, cuyo centro y razón de ser es el 

desarrollo integral de la persona hacia cambios existenciales, 

saludables y comportamientos humanos y solidarios.  



 

2.- EL PROBLEMA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 



34 

2.1.- LA CRISIS DE VALORES RELIGIOSOS 

En su primera misa ante los cardenales (9 de mayo de 2025), el 

papa León XIV pronunció una homilía en la que hizo un 

análisis acertado de cómo se vive la “espiritualidad” en nuestra 

sociedad, así como las consecuencias que tiene vivir sin ella; 

palabras que conviene recordar. 

El papa recalcaba que “la falta de fe (en Dios) lleva a menudo 
consigo dramas como la pérdida del sentido de la vida, el 

olvido de la misericordia (perdón), la violación de la dignidad 

de la persona en sus formas más dramáticas, la crisis de la 
familia y tantas heridas más que acarrean no poco sufrimiento 

a nuestra sociedad”. 

También añadía que, hoy en día, “la fe cristiana (en Dios) se 

considera un absurdo, algo para personas débiles y poco 
inteligentes”, contextos en los que se prefieren otras 

seguridades distintas a la que la fe propone, “cómo la 

tecnología (redes sociales, inteligencia artificial), el dinero, el 
éxito, el poder o el placer”. 

A León XIV le sorprendía que algunos creyentes vean a Jesús 

de Nazareth sólo como hombre, como si fuese una especie de 

“superhombre” o un lider carismático. Pero a pesar de que, para 

algunos creyentes y “no creyentes” sea sólo un hombre y no 

“hijo de Dios”, aún así, sigue molestando su mensaje cuando 

exige “amor”, perdón y honestidad personal. 

2.2.- ¿QUÉ SE ENTIENDE POR DIOS? 

2.2.1.- LA RELACIÓN EXISTENCIAL CON DIOS 

Cuando hoy en día dos personas quieren ponerse de acuerdo 

sobre lo que cada una entiende por Dios, lo primero que hacen 

es poner en claro en quién piensan: si es en el Padre de 

Jesucristo (en el Dios de Abraham, Isaac y Jacob) o en algún 

Ente o “Ser” supremo. 



35 

Ello demuestra que ya no existe un contenido del concepto de 

esta persona que sea válido y claro para todos, tal y como estuvo 

en uso durante siglos cuando se explicaba la idea filosófico-

metafísica de Dios (el supremo bien, la esencia y el “Ser” 

supremo, la causa primera de todas las cosas, etc.). 

Con demasiada frecuencia se ha sometido a Dios a la 

dependencia y prisión de la filosofía. Pero hoy en día, tiene que 

vérselas con personas con una conciencia más “secularizada”. 

La conciencia moderna interpreta el mundo como una realidad 

que no necesita ni de un Dios supramundano, ni de un Dios que 

intervenga en su curso y sea solidario con él: lo interpreta, pues, 

como “un mundo sin Dios”. 

Pero el término Dios no sólo es superfluo para la persona actual, 

sino también para las ciencias y su predominio del mundo. Dios 

no puede ni siquiera ser pensado o descrito con sentido. Para la 

razón (válida para la ciencia), el conocimiento seguro se limita 

al terreno de los fenómenos que se pueden verificar y comparar: 

“etsi Deus non daretur” (aunque no hubiese Dios).  

Entonces la formulación teórica: ¿existe Dios? no tiene sentido 

en cuanto pregunta; pues trata a Dios como un objeto más, 

como un fenómeno más. Así no hay Dios. Por eso quien con 

seriedad se interesa por Él, abandona el terreno de lo conocible 

empíricamente, de lo que en general se puede presuponer y 

dominar, y se posiciona en la duda insegura de la existencia 

humana. 

El término mismo de Dios no es, ni claro, ni está reservado 

exclusivamente a la predicación religiosa del creyente; su 

contenido sólo se puede lograr única y exclusivamente por la 

relación existencial con Él. El hablar desde una perspectiva 

creyente sobre Dios hunde sus raíces en el sentirse afectado 

personalmente. En el culto religioso esto se expresa cuando la 
persona se abandona y se entrega a esta presencia de Dios. Sin 



36 

esta relación real y personal no hay fe alguna en cuánto 

confianza en Él. 

2.2.2.- UNA EXPLICACIÓN METAFÍSICA DE DIOS 

Se puede decir que la metafísica es una teología, es decir, un 

estudio de Dios, del “Ser supremo”, del “Ser absoluto”. La 

filosofía de Aristóteles no concibe la idea del Dios de los judíos, 

cristianos y musulmanes (para esto se necesita la ayuda de la 

revelación), pero coincide, como casi todos los filósofos 

griegos, en la idea de la divinidad, en algo que está en la raíz de 

todo y que tiene la plenitud del “Ser”. Esta definición es 

compatible con su metafísica como “Ser en cuanto Ser”, puesto 

que al fin y al cabo, Aristóteles entiende por “Ser pleno” a Dios. 

En efecto, sólo podemos entenderlo como un “Ser pleno”, 

perfecto, que tenga en sí mismo su principio de existencia: 

“Dios es”. Y eso es lo que viene a decir también la Biblia 

cuando Dios se revela a Moisés: “Yo soy el que soy” (Ex 3, 14), 

es decir, el único que verdaderamente “soy”. 

Todos los demás seres que existen, todas las criaturas de alguna 

manera “son”; pero no son como Dios. Son seres, existen, pero 

no tiene la plenitud del “Ser”, pues si lo fueran, tendrían en sí 

su principio de existencia y serían eternos como Dios. Se podría 

establecer una escala, si se quiere, desde los seres puramente 

espirituales hasta los seres inanimados, que irían participando 

todos del “Ser absoluto” pero de modo y escala diferente. 

2.2.3.- EL CONOCIMIENTO DE DIOS 

Podemos afirmar paradógicamente que, por un lado, el 

conocimiento de Dios sólo es posible a través de la comunión 

con Dios, es decir, bajo el supuesto de la fe; y por otro la fe sólo 

queda a salvo sobre la base del conocimiento. ¿cómo ordenar 

recíprocamente la fe y el conocimiento que, evidentemente, 

están ligados entre sí?. 



37 

El conocimiento de Dios ha de adquirirse, no a través de un 

distanciamiento, sino únicamente mediante una relación de 

amistad y un estar implicado con Él. En efecto, Dios no es aquí 

un objeto de la investigación humana con el que la persona 

pueda enfrentarse de un modo soberano y que deba luego 

abrirse de par en par a su intelecto observador y reflexivo.  

El que pretende convertir a Dios en objeto de demostración 

aspira a disponer de Él. Entonces no se relacionaría con un Dios 

personal, sino con un concepto, con una construcción hecha a 

nuestra medida e intereses, con una idea de Dios basada en 

analogías humanas; y, en todo caso, su actitud no tendría nada 

que ver con la fe, sino más bien, con la religión racional y 

práctica de la diosa razón que ya preconizaba la ilustración en 

el siglo XVIII. 

Por incómodo que pueda resultar, el conocimiento de Dios se 

carácteriza por el hecho de que Dios actúa frente a nosotros y, 

por consiguiente, sólo es conocido en la medida que la persona 

se siente concernida, interpelada y amada por Él. Pero para 

dejar que Dios actúe en las personas es necesario dejarse 

impresionar por Él, despojarse de las ataduras del mal y abrir 

las puertas del “corazón” para que nuestro interior se 

transforme al “amor”, la principal cualidad de Dios.  

Este conocimiento nunca se refiere únicamente al intelecto. Si 

la teología y la predicación se limita a entenderlo como un 

proceso puramente intelectual, se pasa totalmente por alto la 

perspectiva de diálogo y comunicación con Dios. En la medida 

en que la persona, activa o pasivamente, establece una relación 

personal y la consuma, su conocimiento crece a través de la 

experiencia y en su forma práctica de estar implicada. Esta 

relación se consolida en la oración y en dejarse enamorar por 

Él. 

Pero lo que realmente obstaculiza a la persona en el 

conocimiento de Dios no es tanto una orientación intelectual 



38 

falsa, cuanto un perjuicio ideológico, cuasi-religioso, que se 

halla más profundamente enraizado a nivel psíquico que 

intelectual. Los pensamientos perversos están arraigados en el 

“corazón”, no en la razón. En efecto, nuestro mal no radica 

fundamentalmente en aquello que conocemos y sobre lo que 

reflexionamos, sino en nuestra relación con Dios. No hacerlo o 

impedirlo no sería su culpa, sino más bien un fallo de nuestra 

orientación existencial. 

Pero cuando la fe surge en el “corazón” por la palabra y está 

orientada hacia el mensaje de Dios, necesita del intelecto tanto 

para su nacimiento, como para su crecimiento y desarrollo. Es 

aquí donde se abre un amplio campo de reflexión, el que ni Dios 

exige en absoluto que renunciemos a pensar, ni prohibe las 

preguntas que surgen del esfuerzo por una honradez intelectual. 

Dios quiere que pongamos en marcha nuestra razón para 

entender la fe.  

Pero hay aquí, evidentemente, límites más allá de los cuales no 

se promete ninguna respuesta, ni siquiera por parte de Dios. 

Estos límites no se traspasan cuando superan las formulaciones 

de los dogmas eclesiásticos que provienen de un conocimiento  

sujeto a la época, sino únicamente cuando se abandona el 

puesto que, en cuanto personas, nos ha sido asignado ante Dios. 

2.3.- ATEÍSMO Y AGNOSTICISMO FRENTE A LO 

“ESPIRITUAL” 

2.3.1.- UN RECHAZO A LA “DIMENSIÓN ESPIRITUAL” 

Dios es conocido por la fe y por el “amor”. Aquí radica la 

diferencia entre el creyente y el increyente (ateo). Ambos 

padecen momentos de crisis, oscuridad y noche. En ese 

conflicto y batalla vital, el primero se abraza a su “yo” y a su 

conciencia moral, abandonando la realidad de Dios que le 
parece cada vez más lejana y menos segura. Para el segundo, 

aunque las ideas y convicciones pueden derrumbarse, la fe se 



39 

mantiene inquebrantable. No se trata de dogmatismo a ultranza, 

sino de un don de Dios que el creyente puede recibir o rechazar. 

Por consiguiente, el problema es mucho más de fe que de razón. 

Sin una fe sólida es muy difícil convencer a nadie, incluso al 

ateo, de que su posición puede estar equivocada o carece de 

sentido. Pero claro, no se puede por vía de la razón entrar en 

posiciones que se basan en emotividades como actitud 

existencial.  

Notemos que la explicación del ateo en este caso no es una 

razón propiamente dicha, sino una pasión, es decir, la repulsa 

de la injusticia del mal, de la muerte, de la enfermedad y de 

todo lo que se abate sobre el mundo vista desde una base 

emocional y sentiente. Y claro está, una base emotiva es muy 

difícil de combatir con razones; hay que combatirla con 

motivos que vengan del lado de la afectividad. Además del 

ejemplo y testimonio que pueda darle un creyente, también 

desde la base emotiva del orden del mundo y desde el 

comportamiento bondadoso del Ser Humano, se puede 

interpelar y convencer al “no creyente” y a cualquiera que dude 

de la existencia de Dios. 

Es deber de todo creyente transmitir y educar en la fe teniendo 

en cuenta las palabras de san Ignacio de Antioquía: “Educar no 
sólo es lo que decís, sino también lo que hacéis y, sobre todo, 

lo que sois”. Decir, hacer y “Ser” son las premisas que todo 

creyente debe asumir para transmitir los valores religiosos y su 

propia experiencia de Dios. Los creyentes tienen una enorme 

responsabilidad: su testimonio y ejemplo de vida deben 

convencer a los “no creyentes” de que Dios existe y que es 

“amor”, el mismo que deben notar y que no proviene de meritos 

propios, sino que viene de Dios.  

2.3.2.- DIFERENCIAS ENTRE EL CREYENTE Y EL ATEO 

Partimos de la premisa de que Dios es el bien. Las personas 



40 

mantenemos una batalla terrenal entre la esfera celestial (Dios 

como bien) y la esfera infernal (el diablo como mal), es decir, 

la lucha interior entre el bien y el mal que domina nuestra 

conciencia y acciones. Sabemos lo que está bien y sin embargo 

hacemos lo que está mal. La naturaleza del Ser Humano se 

inclina a la maldad desde la más antigua humanidad. 

Los sentimientos no impresionan a mucha gente. En el campo 

de la moral, las personas tienen una inclinación natural a 

reconocer lo bueno de lo malo. Por eso se suele decir muchas 

veces que los “no creyentes” son, en el fondo, creyentes a pesar 

suyo, o por lo menos actúan muchas veces como tales. 

En efecto, tanto el “creyente” como el “no creyente” se 

esfuerzan por hacer el bien desde la bondad, sin embargo, hay 

diferencias notables a la hora de materializar el humanismo. El 

“creyente” da para no recibir nada a cambio, es decir, el 

proyecto de vida cristiana es una donación de sí por “amor” y 

sin condiciones previas, gratis, de balde. La mentalidad del “no 

creyente” es dar para recibir algo a cambio, por puro interés y 

por cierta contraprestación.  

Cuando el “no creyente” piensa que dar para recibir algo a 

cambio es más beneficioso para él, rompe su humanismo para 

convertirse en “ególatra” y “egoteísta”, es decir, un 

“endiosamiento” egoísta que sólo vive para sí mismo, para su 

razón y para sus propios códigos éticos. El increyente tiene 

humanidad y filantropía cuando le interesa, se retira de la 

bondad y humanidad cuando no resulta rentable su auto-

donación. 

La perspectiva “no creyente” intenta demostrar que el 

humanismo, bajo la clave filosófica y ética, es la clave de la 

“espiritualidad”. Su ética humanista tiene un enfoque 

puramente racional, que se desarrolla bajo tres talantes 

diferentes: 

1.- La reflexión de la realidad para controlar las emociones y 



41 

situaciones. 

2.- La empatía para ponerse en el lugar del otro, como forma de 

sustituir y secularizar el concepto de “amor” religioso y 

espiritual. 

3.- El respeto hacia el diferente, siempre y cuando no ataque la 

ideología y el pensamiento personal. Ser sensible es estar 

abierto al otro por medio del respeto, la tolerancia, el consenso 

y la convivencia. 

Este humanismo impulsa dos objetivos: la “autosatisfacción” y 

la “autosuficiencia”, es decir, desear hacer el bien con 

altruismo pero cuando interesa, por puro egoísmo. Esto hace 

que las actuaciones de “amor” sean puntuales y no duraderas, 

ya que quiere hacerlas cuando le conviene. 

Visto todo esto desde una perspectiva creyente, un ateo que 

tenga experiencia de Dios puede transformar su humanismo en 

verdadero “amor” donante, bajo cuatro premisas espirituales e 

integrantes: 

1.- La vida espiritual con Dios aplica “amor” y perdón a la 

“inteligencia” y a la razón del “no creyente” y agnóstico. 

2.- Este “amor” y perdón no sólo cambia y transforma la razón-

inteligencia, sino también el “corazón” personal para una 

praxis humana y duradera. La “inteligencia espiritual” del Ser 

Humano no habla únicamente de conducta, sino de giro 

existencial, cambio vital, conversión a un estilo nuevo de vida. 

Cambiar es crecer. 

3.- La vida “espiritual” con Dios hace que la persona asuma 

que lo nuclear y principal es “amar” y perdonar como proyecto 

de vida y sin recibir nada a cambio. 

4.- La “inteligencia espiritual” no consiste en actuar de 

diferente manera, sino “Ser” de diferente manera, pues si se es 

de diferente manera, también se actúa de diferente manera. 

En definitiva, el “no creyente” ve el mundo con los ojos de la 

razón y desde la libertad de su conciencia. El creyente –a través 



42 

de la “inteligencia espiritual”- ve el mundo y las personas con 

los ojos de Dios, es decir, con “amor”. Solo el “amor” humano 

une a todos y nos conecta con la naturaleza y el cosmos. 

2.3.3.- CREER EN DIOS DESDE UN PUNTO DE VISTA 

HUMANO 

Las personas de hoy en día pueden llegar a una pérdida de la 

conciencia de pecado por su frialdad y lejanía hacia Dios. El 

pecado es el “no amor”, todo aquello que hacemos de 

pensamiento, palabra y obra contrario al “amor” y a la bondad 

del “corazón”. 

En la actualidad, la inmoralidad de todos los grupos humanos 

se exhibe a pleno día sin rebozo alguno, y con una tranquilidad 

que nos hace pensar en una posible mala fe en las personas que 

se entregan a ella. La consecuencia de esta inmoralidad, es la 

pérdida del sentido de pecado (el “no amor”) y, con él, la 

innecesaria práctica de perdonar porque no se cree uno 

culpable. El motor de la historia es el perdón. Sin perdón el Ser 

Humano se cree Dios, perfecto, la medida de todas las cosas.  

El “no amor” humano desarrolla una sociedad injusta e 

insolidaria que nos aleja de Dios y de nuestros semejantes. 

También las relaciones interpersonales se resquebrajan por el 

egoísmo y el orgullo que impide dialogar, es decir, instalarse 

en el “yo” para olvidar el “tu” y el “nosotros”. Esto está 

ocurriendo por una pérdida de la existencia de Dios y por 

encerrarnos en nuestra superioridad. 

En el Paraíso terrenal bíblico, en los albores de la humanidad, 

pretendimos “Ser” como Dios. Más tarde quisimos negar la 

existencia de Dios y estuvo de moda el ateísmo. Hoy las 

personas no tratamos, como antiguamente, de “Ser” como Dios, 

sino superiores a Dios. Tratamos de situar a Dios al margen de 
nuestras preocupaciones. Tratamos de vivir y conducirnos 

como si no existiera el lazo de participación que nos une a Él. 



43 

La composición de los pecados (el no amor) no puede 

presuponerse a partir del propio conocimiento humano, sin un 

consciente cara a cara con Dios. El mayor pecado del siglo XXI 

es que las personas, aunque no niegan la existencia de Dios, lo 

ignoran de este mundo, es lo que podíamos llamar “la presencia 

ignorada de Dios”. 

Hoy pretendemos enfrentarnos a Dios para desacralizar la 

realidad, hacer inútil la religión. La ciencia, el arte, la moral y 

la política intentan ser profanas. El pensamiento moderno es 

funcionalmente irrespetuoso. No admite más conocimiento que 

el que proviene del comportamiento, de los complejos, de los 

fenómenos y de las medidas empíricas e hipótesis científicas. 

Todo lo que sobrepasa de lo comprobable y lo medible nos 

parece sospechoso y reaccionario. Por eso, la sociedad actual 

no entiende a un Dios que “ama” y se ofrece a ayudarnos, sino 

que queremos ver a un Dios que manda, domina, coacciona, 

acompleja y condiciona la libertad humana; en definitiva, a un 

Dios débil que no es necesario para la vida. 

Pero tanto en la sociedad, como en la comunidad creyente y 

más concretamente en la cristiana, pervive todavía una fatal 

tergiversación moral del pecado (el “no amor”). La vida 

exteriormente intachable del ciudadano que se justifica a sí 

mismo y que no tiene de qué acusarse, camufla la impiedad que 

se expresa en el enjuiciamiento soberbio de los demás.  

La corrupción generalizada, las prácticas penales y los deslices 

sexuales, entre otros muchos, son los que se anatematizan sin 

más como pecados, mientras que la propia falta de “amor” 

sobrepasa todos los límites.  

Otra tergiversación, en esta misma línea, consiste en aquella 

concepción religiosa que deja de lado la necesaria conversión y 

la sustituye por una piadosa elevación del “corazón” a Dios 

(una simple religiosidad popular). Este tipo de auto-
complacencia y de auto-salvación no sólo se encuentra en las 



44 

religiones orientales, sino también, entre los creyentes 

occidentales. 

La “presencia ignorada de Dios amor” es la antesala para 

aceptar un proyecto de vida basado en el “amor” y, sin “amor”, 

tampoco hay vida espiritual. No basta la empatía, no basta el 

humanismo, sino una transformación que debe ser integral, 

como integral es el “amor” de Dios. Si en el “corazón” y la vida 

de las personas falta “amor”, los pecados –como ausencia de 

“amor”- seguirán siendo, por mucho tiempo, una realidad 

social y personal. 

En un mundo que parece paganizarse, el creyente no puede 

perderse en lamentos estériles, sino poner manos a la obra y 

seguir la tarea de buscar a Dios. Las personas buscamos a Dios 

sin ser conscientes de ello, por eso, necesitamos identificar a 

Dios que se esconde en las puertas de nuestras vidas, casas y 

trabajos. No hay “inteligencia espiritual” sin Dios. 

Seguro que la religión es imperfecta porque las personas somos 

imperfectas. Gracias a que tenemos a Dios, que es perfecto, 

tenemos un referente para que seamos perfectos en un mundo 

imperfecto. Dios es el espejo donde mirarnos, el modelo a 

seguir para transformar a las personas y a la sociedad. 

2.4.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” EN LA 

CONCIENCIA HUMANA 

2.4.1.- LA CONCIENCIA Y SUS CONTRADICCIONES 

La facultad de distinguir entre el bien y el mal pertenece a la 

esencia de la persona. Su relación con la comunidad, ya desde 

antiguo, hizo indispensable la existencia de unas normas que 

debían ser observadas con vistas a una regulación de la vida. El 

que, como Caín sobre Abel (Gn 4, 3-15) las infringía, se 

enfrentaba de inmediato a la comunidad. Al hacerlo, se decidía 

por algo que era socialmente malo.  



45 

La decisión de la persona de tomar una decisión en favor o en 

contra de la observancia de estas normas dadas de antemano, la 

llamamos conciencia. Aparece como la ayuda orientadora 

decisiva que poseemos para la totalidad de nuestro obrar. En 

cuanto tal, no sólo surge tras algunas acciones en el sentido de 

un “juez interior” que echa en cara al acusado su culpa, sino 

que puede hacerse notar ya antes de una acción, disuadiendo o 

alentando. Si la persona escucha la voz de la conciencia y omite 

la acción que se proponía y que contravenía las normas 

vigentes, la conciencia queda de nuevo tranquila, es lo que 

denominamos “buena conciencia”. 

Pero a veces la persona no escucha a la conciencia que le 

aconseja la observancia de las normas, sino que intenta acallarla 

y dejarla fuera de juego. Pero el hecho de no poder acallarla 

demuestra que puede surgir el remordimiento de conciencia que 

sigue a una mala acción. La conciencia se convierte en acusador 

implacable y por esto, en infinidad de ocasiones, se le achaca 

la perversidad y la maldad que justamente ella pone al 

descubierto. La conciencia acusadora y condenadora acosa 

continuamente al autor de una mala acción, y le reprende su 

error, le acompaña como una sombra de la que no puede 

librarse. 

Pero el desasosiego causado por una conciencia cargada de 

malas acciones conduce a veces a las personas, no sólo a acallar 

su conciencia, sino a intentar destruirla. Por otra parte, el que a 

través de tales esfuerzos pueda llegarse realmente a una mala 

fe total, es menos importante que el hecho de que las personas 

intenten dominar sus conflictos de conciencia renegando de ella 

y de sus exigencias.  

La historia de la humanidad demuestra que existieron y existen 

personas sin escrúpulos que reprimen las exigencias de la 

conciencia. El egoísta aparecerá como un hombre que no hace 

el menor uso de su conciencia, que sigue sus deseos e 
inclinaciones sin ninguna consideración para con los demás.  



46 

Por consiguiente, lo decisivo aquí es quien determina la 

conciencia y cómo se calibra esta norma crítica. Esta pregunta 

no puede responderla fácilmente la persona egoísta y orgullosa. 

Dicho de otra manera, son su propia utilidad y ventaja los 

únicos que valen para él como principio normativo.  

La responsabilidad ante la comunidad o incluso ante un poder 

trascendente, no desempeñan ningún papel digno de mención. 

La persona es para sí misma la medida de todas las cosas y, por 

tanto, también de su conciencia. Sin embargo, pesa mucho más 

en la balanza la manipulación de la conciencia por la sociedad 

que atenaza al individuo, manipulación que va en aumento en 

nuestra época con el mal uso y abuso de las redes sociales, la 

publicidad, el marketing, las fake news, etc.; actividades cuya 

proyección, influencia y manipulación convendría desarrollar 

en otro ensayo, no aquí. 

2.4.2.- LA CONCIENCIA PUEDE RECONOCER LO 

TRASCENDENTE 

El psiquiatra Víktor Frank afirma que “Sólo podré ser siervo de 

mi conciencia si, al entenderme a mí mismo, entiendo esta 
última como un fenómeno que trasciende mi mero ser hombre, 

y por tanto, me comprendo a mí mismo, comprendo mi 
existencia, a partir de la trascendencia9”, a partir de Dios. 

En efecto, la conciencia como hecho psicológico inmanente nos 

remite, por sí misma, a la trascendencia; es decir, que sólo 

puede entenderse a partir de la trascendencia. Así pues, la 

conciencia es voz de la trascendencia y, por tanto, ella misma 

es trascendente. La persona irreligiosa no es sino aquella que 

ignora esta trascendencia de la conciencia10: 

Para comprender la transferencia de Dios, Frank comenta la 

historia bíblica de Samuel. En (1Sam 3, 2-9) se describe cómo 

9 VIKTOR F.; “La presencia ignorada de Dios”, Herder, Barcelona, 2012, p. 56. 
10 IBIDEM, p. 57. 



47 

este joven dormía una noche en el Templo de Jerusalén al lado 

del Sumo Sacerdote Elí. De repente, Dios lo despierta una vez 

que lo llama por su nombre. Entonces se levanta y se dirige a 

Elí para preguntarle qué es lo que quiere de él; pero el Sumo 

Sacerdote, que no era quien le había llamado, le manda que se 

vuelva a acostar. Lo mismo se repite por segunda vez,  y sólo a 

la tercera el Sumo Sacerdote aconseja al muchacho que, si oye 

que de nuevo que lo llaman por su nombre, se levante y diga: 

“¿Habla, Señor, que tu siervo escucha?”. 

Samuel, siendo todavía un adolescente, ignora como la llamada 

le viene de la trascendencia. ¿Cómo podrá entonces una 

persona ordinaria reconocer el carácter trascendente de esa voz 

con que le habla su conciencia? ¿Cómo habrá de extrañarnos 

que, en general, la persona vea en esa voz que resuena en él 

sino algo fundamentado en su propio “Ser”? 

A propósito de este pasaje, Viktor Frank afirma que la persona 

religiosa ha de saber que la libertad ha sido querida y creada 

por Dios. Hasta tal punto la persona es libre, que puede 

decidirse aun en contra de su propio Dios, puede incluso negar 

a Dios11. 

La fe nos hace libres porque nos ayuda a conocer o rechazar a 

Dios, a elegir su proyecto de vida o alejarse de él para vivir en 

la autosuficiencia de la propia conciencia. Esta autosuficiencia 

corre el riesgo de caminar en la vida por senderos equivocados, 

sin rumbo fijo, perdidos en el uso de una supuesta libertad que 

ni es adecuada, ni buena para la persona.  

Samuel es un ejemplo de fe porque no rechaza la trascendencia, 

sino que sabe reconocerla. A decir verdad, la persona a veces 

se contenta con negar solamente el nombre de Dios y, con 

arrogancia, habla entonces de “lo divino” o de “la divinidad”. 

Así como se requiere un poco de valentía para confesar 

abiertamente algo, una vez que se ha conocido, también se 

11 IBIDEM, p. 59. 



48 

requiere un poco de humildad para llamar a eso mismo con la 

palabra que las personas vienen utilizando desde hace cientos 

de años: Dios. 

2.4.3.- LA CREENCIA RELIGIOSA QUE RESIDE EN LA 

CONCIENCIA 

Lo que distingue al creyente del humanista “no creyente” es su 

relación con Dios. Él no está sólo en el mundo, sino que, en 

todas las situaciones se sabe referido a Dios. Dios es el que 

afina y pone a punto la conciencia creyente y, ante él, debe 

rendir cuentas si se entiende a sí mismo como responsable cuya 

vida no quiere ser otra cosa que una respuesta a la pregunta y 

al llamamiento de Dios. Así pues, ni el egoísmo, ni la moral, ni 

el ideal humanista comprometen la conciencia de un creyente, 

sino únicamente el proyecto de vida que invita a seguir a Dios. 

En la medida en que la conciencia del creyente se deja 

determinar por Dios, quedan relativizadas para él las exigencias 

de los pensadores, influencer y poderes de este mundo. La 

vinculación a la voluntad de Dios que sale al encuentro no sólo 

da libertad a la persona para seguirle, sino que también educa 

la conciencia en el “amor”. 

En efecto, la verdadera libertad es la que se asienta en el 

“amor”, todo lo demás lleva al egoísmo; actitud moral que lo 

único que aporta es esclavitud personal, ya que no creer nos 

hace esclavos porque nos cierra al conocimiento de Dios. Todo 

Ser Humano posee la libertad para cambiar a cada instante al 

“amor” desde la propia libertad.  Por consiguiente, la persona 

tiene que ser valiente y capaz de comunicar su fe como “bona 

conscientia” de un modo convincente. 



 

3.- POR LA “INTELIGENCIA”  

SE ALCANZA LA “ESPIRITUALIDAD” 



50 

3.1.- LA “INTELIGENCIA” DE LAS RELIGIONES 

ORIENTALES 

En las religiones asiáticas del extremo oriente (budismo, 

hinduismo, taoísmo, confucionismo y sintoísmo) la 

“inteligencia espiritual” no difiere mucho de las religiones 

occidentales (judaísmo, cristianismo e islam). 

Las religiones orientales dan más importancia al “corazón” que 

la razón. La verdadera sabiduría se alcanza más desde la 

experiencia del “corazón”, que desde los conocimientos de la 

razón aprendidos en las escuelas y academias. Por ello, cultivan 

mucho el mundo de las emociones y todo lo relacionado con lo 

trascendente y el culto. La razón se nutre de la sabiduría 

interior. 

Aunque muchos de los países del Extremo Oriente son 

civilizaciones avanzadas tecnológica y científicamente, 

también cultivan mucho el mundo interior y la “dimensión 

espiritual” para dar respuesta personal a lo que la ciencia no 

aporta y carece. 

3.2.- LA “INTELIGENCIA” EN LA GRECIA CLÁSICA 

3.2.1.-LA FILOSOFÍA COMO FUENTE DE SABIDURÍA E 

INTELIGENCIA 

La “philosophía” es vocablo compuesto de “philos” (amigo) y 

“sophia” (sabiduria) que significa “amor a la sabiduría”, es 

decir, la búsqueda del saber y del intelecto. La filosofía griega 

y helenística distingue los siguientes matices para significar la 

palabra “philosophia” como sinónimo de “inteligencia”. 

A.- Para los antiguos griegos “philosophía” significa “la 

búsqueda del saber científico” en general. Al principio, la 

filosofía se restringe y aplica al problema del origen del mundo 

a partir de una materia originaria, el principio o “arjé” de todas 

las cosas (filosofía de la naturaleza). Tales de Mileto es el 



51 

primer pensador que afirma que ese “arjé” no es una divinidad 

del agua, sino el agua misma. El principio explicativo ya no es 

un dios, no remite a un sistema de creencias mitológicas, a una 

tradición, sino que se identifica con un elemento natural: el 

agua. Esto supuso un punto de inflexión en el lenguaje, un 

umbral: el paso de lo mítico-religioso (teogonías) a la razón 

(logos). 

Se pasa de las sagradas cosmogonías tradicionales a la humana 

cosmología de la física universal. Se ha producido una 

secularización de los relatos cosmogónicos que explican la 

génesis del orden natural mediante representaciones 

antropomórficas de las potencias físicas (los dioses) y, por 

primera vez, se ha ensayado una explicación natural o física de 

la propia “phisis”, así como una explicación de la naturaleza 

desde la propia naturaleza12. Esta inmanencia explicativa 

inaugura la sabiduría en Grecia y es, en realidad, lo que hoy 

podríamos llamar empirismo. 

B.- Para Sócrates todo el peso recae sobre la primera parte de 

la palabra “philo-sophía”, y por tanto, más sobre el acto que se 

realiza sobre el resultado conseguido. Filosofía se convierte en 

el esfuerzo por alcanzar la sabiduría, cosa que nunca se 

consigue. 

C.- Aunque fue Pitágoras el primero en llamarse a sí mismo 

“filósofo”, será Platón (427-347 a.C.) quien invente la filosofía 

dentro del contexto de los sofistas. Para Platón, la filosofía es 

el conocimiento del “Ser”, de lo eterno e imperecedero. Él 

distingue a los sofistas de los filósofos y sabios: el “sophistés” 

es aquel que cree poseer la sabiduría y pretende poder 

enseñarla. El “philosophos”, en cambio, es la persona modesta 

que sabe que no sabe nada, pero que, poseído por el “amor” a 

la sabiduría, la busca durante toda su vida sin alcanzarla nunca 

del todo. El verdadero calificativo de “sophos” (sabio) sólo es 

aplicable a los dioses. 

12 FERNÁNDEZ VITORES, T.; “Tratado del primer engaño”, Ed. Confluencias, 

Madrid, p. 51. 



52 

D.- Aristóteles entiende por filosofía, en su más estricto 

sentido, la metafísica en cuanto búsqueda de las causas y 

principios de las cosas o del mundo fenoménico: el “Ser”. 

E.- En la Grecia clásica el concepto de “philosophia” adquiere 

un sentido casi religioso, concepto que asumirá el imperio 

romano. Su meta es la felicidad de la persona (eudaimonismo). 

Los filósofos (estoicos y epicúreos) propagan esta idea por el 

mundo como predicadores ambulantes. En cuanto camino hacia 

la felicidad, la filosofía consiste para los estoicos en la 

búsqueda de una formación teórica y sobre todo práctica, es 

decir, en la búsqueda de la virtud. Los epicúreos, en cambio, 

definen la filosofía como búsqueda de la felicidad mediante la 

razón. De ahí que domine la filosofía práctica (ética), y que la 

normativa (lógica) y la física se subordinen a ella. 

F.- la “gnosis”, la filosofía ya no es el descubrimiento 

cognoscitivo del mundo mediante el entendimiento, en el 

sentido de la tradición de la Grecia clásica, sino el compendio 

Para la religiosidad helenístico-romana de los “misterios” y en 

de la actitud religiosa; de ahí que de ordinario desemboque en 

especulaciones puramente religiosas. La verdadera filosofía 

como actividad religiosa pretende alcanzar el conocimiento 

espiritual. Por consiguiente, la filosofía ha de cumplir la 

función de un servicio divino y debe limitarse a ese ejercicio 

religioso. 

H.- Para el judaísmo tardío bajo el dominio helenístico (335-63 

a.C.), la filosofía significa lo mismo que religión. El historiador

judío, Flavio Josefo, presenta a las comunidades hebreas de 

fariseos, saduceos y esenios como tres escuelas filosóficas y no 

religiosas tal como se las conoce. Igualmente se equiparan 

filosofía y religión judía en el libro bíblico de los macabeos: 

donde el rey griego, Antíoco IV (Epifanes), desprecia el 

judaísmo como “religión palabrera” (2Mac 5,10); y a la 

inversa, los mártires macabeos figuran como representantes de 

la filosofía (2Mac 7, 9). 



53 

3.2.2.- DEFINICIÓN METAFÍSICA DE PERSONA 

Aristóteles definió a la persona como un animal que tiene 

“logos”, es decir, como un animal racional que tiene capacidad 

de comprensión y expresión. En este sentido, “logos” significa 

tanto la capacidad de entender, como la capacidad de expresar 

lo entendido a través de la palabra. El “logos” no sólo abarca 

las funciones intelectuales, sino también las directamente 

conexionadas con ella, como por ejemplo, las funciones del 

apetito racional.  

Cuando los escolásticos tradujeron “logos” por “rationale” 

conservaron esta amplia significación. “Animal racional” no 

significa en la filosofía medieval un animal dotado de 

inteligencia, sino también un animal dotado de todas las 

facultades superiores, es decir: la inteligencia, la voluntad y los 

sentimientos superiores y religiosos. 

Todas estas definiciones ponen de manifiesto que la persona es 

un “animal racional”, y la racionalidad implica la libertad. La 

libertad supone que la persona no está definida, que puede 

hacer una cosa o puede no hacerla. Pero como eso está incluido 

en la racionalidad, su definición misma implica ya una 

indefinición de la persona en su función espiritual. En cuanto 

“espíritu” la persona es libre, en cuanto cuerpo se puede definir 

como “todo cuerpo”. 

Pero, ¿qué quiso decir exactamente Aristóteles y los 

escolásticos medievales cuando tradujeron su definición como 

“animal racional”? La filosofía moderna entiende por 

“racional” ser intelectual; pero ni el “logos” griego, ni el 

“rationale” medieval, tal y como lo emplearon los escolásticos, 

tiene esta significación tan restringida. 

Hoy en día casi nadie admite esta definición; unos porque 

consideran que no le va lo de animal; otros porque consideran 
que la racionalidad no es una conquista humana ya lograda, 

sino que la persona está en vías de “Ser” racional.  



54 

3.2.3.- LA “INTELIGENCIA” BÍBLICA FRENTE A LA 

FILOSOFÍA GRIEGA 

3.2.3.1.- La antropología bíblica frente a la griega 

Es indudable que la filosofía griega fue el origen del 

pensamiento. Frente a los mitos, los griegos dieron mucha 

importancia al conocimiento y el saber de las cosas a través de 

la razón. Esta ha sido el fundamento de nuestra civilización 

occidental. 

Pero el mundo bíblico piensa y ve el entorno de diferente 

manera que la concepción empírica de influencia griega. El 

hebreo mira todo con “los ojos del corazón” y no con los de la 

razón. Su visión religiosa hizo que se fijase más en las cosas 

pequeñas que en los grandes planteamientos. Desde antiguo, su 

relación con Dios hizo que valoraran más la “dimensión 
espiritual” que la racional; los sentimientos y emociones frente 

a la praxis en todos los órdenes de la vida, incluso en las 

relaciones interpersonales. 

El idioma griego clásico o “koiné” fue una lengua indoeuropea, 

el hebreo y arameo son lenguas semíticas. Esta diferencia 

lingüística hizo también que sus estructuras mentales y 

espirituales fueran completamente diferentes. 

A continuación vamos a resumir las antagónicas concepciones 

y definiciones de ambas formas de “Ser”. Estas diferencias 

reflejan las dos visiones que griegos y hebreos tienen de las 

personas, la vida y el mundo que nos rodea13: 

A.- EL GENIO GRIEGO 

1.- El genio griego es esencialmente lógico, analítico y 

ordenador. La lógica es una palabra griega que deriva del 

13 LOPEZ ASENSIO, A.; “Sabiduría judía de Calatayud y Sefarad”, Zaragoza, 

2009, p. 23-24. 



55 

verbo “lego” (escoger, reunir, enumerar, narrar). De 

ahí proviene “logos” (enumeración, cuenta, palabra, tratado, 

razón). “El espíritu griego en todo quiere comprender, 

buscando la razón de todo hasta la claridad perfecta. No por 
casualidad la palabra “logos” designa a la vez la razón, es 

decir, la explicación; y el lenguaje que para el griego es la 

expresión misma de la razón14”. 

2.- El griego siente la necesidad primordial de ver las cosas 

claras en su mente, de pensar las cosas. Para ello procura 

discernir bien los objetos de su conocimiento, definirlos por 

medio de la analogía y la abstracción. Tomando ese punto de 

referencia, ya es capaz de razonar, sistematizar, dirigir y 

construir. 

3.- El griego ve al mundo como un cosmos, es decir, como un 

orden, como una organización armoniosa que la persona puede 

comprender, concebir, captar y utilizar. El mundo es un 

espectáculo contemplado desde el exterior.  

4.- La mentalidad griega tiene una tendencia muy marcada 

hacia el dualismo que diferencia a la materia del “espíritu”, al 

cuerpo (soma) del alma (psijé). Un griego no comprende la 

resurrección del cuerpo, pues para él la muerte libera el alma 

de la cárcel del cuerpo. Su ideal, desde Platón, es la 

inmortalidad del alma, la incorruptibilidad. Este lenguaje 

griego presiona y perturba el lenguaje hebreo tradicional de 

unidad alma-cuerpo, como luego veremos. 

5.- Aunque el tiempo es cambio, no es más que un perpetuo 

recomenzar, un retorno constante al punto de partida, un círculo 

cerrado e inmutable. El tiempo es cíclico, regulador, mecánico 

y ciego. No tiene novedad, todo se repite de forma cíclica. 

B.- EL GENIO HEBREO 

1.- Para la persona bíblica, el mundo no es un espectáculo que 

hay que contemplar para comprenderlo, sino que es una historia 

14 FONTOYSONT; “Vocabulario griego”; p. 19; 2ª. 



56 

que hay que vivir. El hebreo no se preocupa por definir ese 

mundo, sino que reclama una enseñanza fundamentada en 

hechos. Mientras que los griegos buscan una “sabiduría”, los 

judíos piden “señales”. 

2.- Las palabras hebreas “jojmá” (sabiduría) y “jojam” (sabio) 

se aplican a la facultad de formar los pensamientos que se 

suponen en concordancia con el orden divino del mundo. La 

sabiduría no proviene de la razón, sino de Dios. 

3- El hebreo no se plantea el problema del conocimiento, 

porque no es una cualidad de la “inteligencia racional” en 

busca de una verdad objetiva, sino el cumplimiento y la 

realización de sí mismo apoyándose en Dios. 

4.- La palabra no es un “logos” en el sentido griego del término 

(una palabra-pensamiento); sino el “dabar” hebreo que se 

traduce –no sólo por “palabra”- también por “asunto”, 

“acontecimiento”, “cosa que viene” (Gn 15, 1; 18, 14; 20, 8; 

22, 1; 1 Re 11, 41). 

La palabra “dabar” no dice lo que las cosas son en sí mismas, 

sino más bien para qué son; qué llegarán a “Ser” y cuál es su 

razón de “Ser15”. Una palabra no es simplemente la traducción 

de un pensamiento, es además un acto de poder, de dominio, de 

15 Según el espíritu hebraico, “el lenguaje no dice lo que las cosas son, sino lo que 
el sujeto hace de ellas… El hebreo no ve las cosas que hay en el mundo en lo que 

ellas son, sino en lo que ellas están llamadas a ser; y las refiere a su fin; las integra 

en un movimiento, en una historia. El hebreo, al hablar, se está afirmando a sí 
mismo como obrero de un mundo en movimiento, como agente de una historia que 

se está realizando. El hombre existe a imagen de Yahvé, el cual, después de crear 
el mundo, lo ordenó por medio de su palabra y continúa dirigiéndolo por medio de 

su palabra… Indiscutiblemente, el lenguaje refleja la manera con que el hebreo se 

sitúa en relación con las cosas. En su estructura profunda el lenguaje griego dice 
lo que es, tal como es, en el estado puro, geométrico y físico; lo que es tal como lo 

vemos, tal como lo ponderamos, tal como lo pensamos. El lenguaje hebraico 

traduce el sentimiento de los hombres que se dejan dominar por la visión de las 
cosas y por sus medidas; que buscan –más allá de las cosas en estado bruto- su 

significación, la voluntad que en ellas se expresa, la “palabra” que dichas cosas 

traducen. El griego mira al mundo para contemplarlo en la suprema “teoría”; el 
hebreo escucha al mundo para responderle. El griego es un sujeto pensante; el 

hebreo, un sujeto responsable. El griego reflexiona; le hebreo obedece” 

(LEENHARDT; “Cece estmon Corps”; p. 28-29). 



57 

autoridad y de eficacia. La palabra hebrea es la expresión de la 

persona que conserva su valor unipersonal. 

4.- Si para el griego el órgano humano privilegiado es el ojo, 

para el hebreo también será el oído. Por ello, el oído y los labios 

serán los órganos sociales y religiosos por excelencia16. Hablar-

oír es el camino para que las personas se comuniquen y 

dialoguen. 

3.2.3.2.- La “inteligencia” bíblica frente a la griega 

El paso de la problemática de las filosofías griegas a la del 

mundo bíblico no puede darse más que por una renovación total 

del pensamiento, lo que Pablo de Tarso llama la “renovación 
de la mente”: “No sigáis la corriente del mundo en que vivimos, 

más bien transformaos por la nueva mentalidad. Así sabréis 

ver cuál es la voluntad de Dios, lo que es bueno, lo que le 
agrada, lo que es perfecto” (Rom 12, 2). 

El Apóstol está convencido que la renovación de la 

“inteligencia” es posible gracias al “espíritu”: “Tenéis que 

renovaros en lo más profundo de vuestra mente, por la acción 

del Espíritu” (Ef 4, 23); el escenario por las que se actúa y se 

conoce. 

La palabra que utiliza el Evangelio de Marcos para esta 

renovación entendida como conversión es “metanoiete” 

(arrepentíos): “Arrepentíos (renovad vuestro corazón, vuestra 

inteligencia) y creed en el Evangelio” (la buena noticia)” (Mc 

1, 15). 

16 En la Biblia se habla de la “circuncisión” de los oídos y de los labios (Jer 6, 10; 

Ex 6, 12, 30): operación que los pone en buena disposición y funcionamiento. Se 

habla también de la “circuncisión del corazón” (Dt 10, 16; 4, 4), porque el corazón, 
que es la sede de la inteligencia, “escucha”; y es adonde llega la palabra (Dt 30, 14; 

Jer 31, 33), eso es comprender. 



58 

La filosofía cristiana es un pensamiento que se desarrolla a 

partir de esta renovación de la “inteligencia”. Si por filosofía se 

entiende exclusivamente la filosofía griega, cierto que no hay 

filosofía cristiana. Si por “razón” se entiende las categorías del 

pensamiento helénico, cierto que la aportación bíblica no es 

racional. Entonces ¿la estructura profunda del pensamiento 

griego no es la misma que la del pensamiento bíblico? Toda la 

cuestión está en saber si las formas de la razón helena son las 

de la razón humana. 

Es de notar que estas categorías se muestran cada vez más 

insuficientes en física, biología y psicología para comprender 

lo real. También en ciencia hay que renovar las categorías de 

nuestras categorías racionales. Es un buen síntoma para el 

pensamiento bíblico que, ante esta inadecuación, se encuentre 

del lado de la realidad viva. ¿Es capaz la lógica griega de 

comprender el crecimiento de un árbol a partir de una simiente? 

Desde el punto de vista bíblico no hay oposición entre la fe y la 

“inteligencia”. Para los profetas, la “inteligencia humana” se 

sustenta en la persona que deposita su confianza en Dios y en 

su acción transformadora: “Os daré un corazón nuevo y pondré 
en vosotros un espíritu nuevo; os arrancaré ese corazón de 

piedra y os daré un corazón de carne. Pondré dentro de 

vosotros mi espíritu” (Ez 36, 26-27). 

La oposición entre la fe y la razón es una idea de filósofos, de 

filósofos griegos que analizan las categorías del pensamiento 

sin llegar a comprender lo que es la renovación de la 

“inteligencia” por el “espíritu” que aporta la fe. Por medio de 

esta renovación, el cristiano es una “creatura nueva”, un 

“persona nueva” que no busca el ideal griego de la 

“eudaimonía” (la dicha), ni se cree justificado por la “arete” (la 

virtud) y el “soberano bien” griego.  

Pablo de Tarso dice al respecto: “Hablamos, sin embargo, entre 
los perfectos, una sabiduría que no es de este siglo, ni de los 

príncipes de este siglo, que quedan desvanecidos: sino que 



59 

enseñamos una sabiduría divina, misteriosa, escondida, 
predestinada por Dios antes de los siglos para nuestra gloria; 

que no conoció ninguno de los príncipes de este siglo” (1Cor 2, 

6-8).  

Aquí se refleja muy bien que la sabiduría cristiana no tiene nada 

en común con las filosofías paganas más que el nombre. Ella es 

de otro orden sobrenatural. Las categorías de la antigua 

sabiduría (dicha, virtud, bien) no son transportables en su 

dimensión nueva. Se trata de algo distinto; es otro lenguaje. Las 

sabidurías paganas siempre eran más o menos una 

acomodación, un arte de resignarse a la condición humana. Por 

consiguiente, el cristianismo no es una ética en el sentido 

heleno. 

3.3.- LA “INTELIGENCIA” EN EL ANTIGUO 

TESTAMENTO 

3.3.1- EL “CORAZÓN”: ORIGEN DE LA “INTELIGENCIA 
ESPIRITUAL” 

La palabra hebrea “leb” se traduce normalmente por “corazón”, 

siendo uno de los vocablos antropológicos más frecuentes en el 

Antiguo Testamento y siempre relacionado directamente con la 

persona razonante. 

La mayoría de los textos atribuyen al “corazón” funciones 

intelectuales y racionales, es decir, lo que nosotros asignamos 

a la cabeza y al cerebro: “El corazón del inteligente busca 

ciencia” (Prov 15, 14); “El corazón del sabio hace grande su 
boca” (Prov 16,23); “Hay que contar nuestros días, y que esto 

nos enseñe a conseguir un corazón sabio” (Sal 90, 12). 

Estos textos ponen de manifesto que la abundancia de 

conocimiento procede de un “oir que sabe aprender”. Por ello, 

la sabiduría de Salomón consiste en no pedir una larga vida, 

riqueza o la vida de sus enemigos, sino “un corazón capaz de 

oir” (1Re 3, 9-12). El “corazón” es sabio e instruido 



60 

precisamente en cuando dispuesto a oir: “El corazón del 
inteligente consigue conocimiento, el oído del sabio lo busca” 

(Prov 18, 15). 

En tales contextos, “corazón” puede traducirse por “razón”. 

Este matiz es muy importante, pues el judaísmo bíblico nos da 

las claves de la espiritualidad: “conocer a Dios con los ojos del 
corazón y no de la razón”. El que quiere entenderlo 

intelectualmente nunca comprenderá su misterio. El que lo 

quiera comprender abiertamente con “los ojos del corazón”, 

experimentará su “amor” y su humanidad. 

Pero el pensamiento bíblico también asocia la libertad humana 

con los pensamientos fabricados en su “corazón” que, por 

naturaleza, siempre piensa y se inclina al mal: “Viendo Yahvéh 
cuanto había crecido la maldad del hombre sobre la tierra, y 

como todos sus pensamientos y deseos sólo y siempre tendían 
al mal…” (Gn 5, 5); “Los deseos del corazón humano, desde la 

adolescencia, tienden al mal” (Gn 8, 21). Por consiguiente, la 

“inteligencia” es un acto que procede de la libertad del 

“corazón”, de una acción, de una elección, de una disposición 

del mismo “corazón” que deposita su confianza en Dios. 

En consecuencia, el “corazón” bíblico, que simbólicamente 

representa los sentimiemtos y las emociones del interior de las 

personas, abarca todo lo que nosotros atribuimos a la 

“inteligencia”: capacidad cognoscitiva, razón, comprensión, 

ciencia, conciencia, memoria, saber, meditar, juzgar, orientar y 

sabiduría.  

Todo ello es necesario para gustar a Dios dentro del “corazón”, 

dentro de nosotros mismos. Sólo experimentando a Dios 

podemos conocerlo (en primer lugar) para después entenderlo 

(en segundo lugar). Como buen conocedor de Dios, san Agustín 

de Hipona decía: “cree (conel corazón) para que entiendas 

(con la razón), y entiende (con la razón) para que creas (en el 
corazón)”. 



61 

Dios está en el “corazón de cada persona” y sólo hay que 

abrirle las puertas para que actúe y veamos la vida y los 

problemas vitales como los ve Él: con serenidad, “amor” y 

reconciliación. La persona está llamada a evolucionar y 

cambiar su conciencia moral desde la fe. La vida es la mejor 

escuela para alcanzar este objetivo, pues nos enseña su lección 

a diario: aprender a vivir, aprender de los errores y transformar 

el “corazón” (conversión) para cambiar, humanizar y 

evolucionar. 

3.4.- LA “INTELIGENCIA” EN EL NUEVO 

TESTAMENTO 

3.4.1.- LA FE ABRE LA “INTELIGENCIA” PARA 

COMPRENDER A DIOS 

Nada más contrario a la teología bíblica de la fe y a su 

concepción de la “inteligencia”, que las dicotomías cartesianas 

entre la “razón natural” y la propia fe: el fideísmo. Según 

Descartes, la fe es el menester de la voluntad, no del 

“espíritu17”.  

En el Nuevo Testamento la fe (llamada “pistis”) continúa lo 

que el Antiguo Testamento llama la “inteligencia” y 

conocimiento de Dios. Según el Evangelio de Juan, la “pistis” 

es el acto esencial de la persona: “El que cree en Él no es 

juzgado; el que no cree, ya está juzgado, porque no creyó en el 
nombre del Unigénito Hijo de Dios. Y el juicio consiste en que 

vino la luz al mundo, y los hombres amaron más las tinieblas 

que la luz, porque sus obras eran malas” (Jn 3, 18-19). 

Por tanto, en el Nuevo Testamento la fe es también una 

“inteligencia”, un conocimiento. En el Evangelio de Juan, por 

ejemplo, va unida la fe con el conocimiento: “Nosotros hemos 

creído y sabemos que tú eres el Santo de Dios” (Jn 6, 69); “Y 
nosotros hemos conocido y creído” (1Jn 4, 16). 

17 DESCARTES, R.; “Reglas para la dirección del Espíritu”, III, A.T., X, p. 370. 



62 

Para el evangelista Mateo, la fe como “inteligencia espiritual” 

(sobrenatural) es una acción que nace en los secretos del 

“corazón”, en la fuente del “Ser” que define su esencia y 

existencia. Pregunta Jesús: “¿Crees tú esto?” (Jn 11, 26), 

“¿Creéis que puedo yo hacer esto? Respondiéronle: Sí Señor. 

Entonces toco sus ojos diciendo: hágase en vosotros según 
vuestra fe” (Mt 9, 28). 

Para Pablo de Tarso la fe es “inteligencia” del misterio de 

Cristo: “Al leerlo podréis daros cuenta del conocimiento que 

tengo del misterio de Cristo” (Ef 3, 4). El “mysterion” es 

inteligible e inagotable para la deleitación del “espíritu”. 

Aunque su contemplación nunca llega al fondo de Cristo, sin 

embargo, goza de Él eternamente. 

3.4.2.- LA “PERSONA-INTELIGENCIA” EN PABLO DE 

TARSO 

El Apóstol Pablo completa su visión antropológica con la 

consideración de la “persona-inteligencia” (nous). No se trata, 

como piensan los griegos, de una especie de órgano superior 

que es la sede de la “inteligencia”, del conocimiento y de la 

voluntad de la persona; sino de toda la persona considerada 

como una dimensión concreta de su vivir18 bajo tres 

perspectivas: 

1.- La “persona-inteligencia” es su cualidad intelectual. Se trata 

de la persona como sujeto consciente, como el “yo” que “sabe”, 

que “comprende”, que “decide” (Fil 4, 7; 1Cor 14, 14-19; Rom 

14, 5). En este caso es sinónimo de “persona interior” (óeso 
ántropos). 

2.- Desde la perspectiva creyente, la “inteligencia” aparece 

como un “plan” de Dios y un conocer proyectado por la 

18 GONZÁLEZ RUÍZ, J. M.; “La Dignidad de la Persona según san Pablo”, 

Instituto Social León XIII, Madrid, 1956, p. 99. 



63 

voluntad hacia la praxis. La persona posee “un nous de Cristo” 

(1Cor 1, 16), tiene su “inteligencia” iluminada por la gracia de 

Dios y puede, bajo su guía, trazar planes válidos para que la 

persona los lleve a la acción.  

Por el contrario, los paganos que rechazan la manifestación de 

Dios en su conciencia o a través de la naturaleza, han incurrido 

en un “nous descalificado” (adoximos vous), es decir, su 

“inteligencia” ha quedado entenebrecida, dando entrada a 

errores sobre la divinidad, e inhabilitada para trazar un “plan” 

moralmente válido. 

3.- Ahora bien, Pablo, consciente de sus principios, coloca a la 

“persona-inteligencia” dentro del marco de su salvación. La 

“persona-inteligencia” es lo que hoy llamaríamos la razón y la 

voluntad humana.  

En la carta a los Romanos queda patente: “Yo soy un hombre 

carnal, vendido a la tiranía del pecado; verdaderamente lo que 
yo hago no lo comprendo, pues no hago lo que quiero, sino que 

hago lo que odio. Ahora bien, si hago lo que no quiero, estoy 

de acuerdo con la ley en que ella es buena; en realidad, no soy 

yo el que realiza la acción, sino el Pecado que habita en mí. 

Pues yo sé que en mí no reside bien alguno, quiero decir en mi 

carne; en efecto, querer el bien está a mi alcance, pero no así 
el llevarlo a cabo; ya que yo, por una parte, dejo de hacer el 

bien que quiero, y por otra realizo el mal que no quiero. Así, 
pues si yo hago lo que no quiero, no soy yo el que realizo la 

acción, sino el Pecado que reside en mí. Descubro, pues, esta 

ley: cuando quiero hacer el bien, se pone a mi alcance el mal. 
Pues yo realmente me complazco en la ley de Dios desde el 

punto de vista del hombre interior; pero advierto otra ley en 
mis miembros que lucha contra la ley de mi razón y me 

encadena a la ley del Pecado, que está en mis miembros” (Rom 

7, 14-23). 

El Apóstol, con una fuerte experiencia de Dios tras su 

conversión en Damasco, llega a la convicción de que el mal 

nace de la razón vinculada a la propia naturaleza humana. Hacer 



64 

el bien nace de la “espiritualidad” que surge de la vivencia de 

Dios en el “corazón”, en su “persona-inteligencia”. 

3.4.3.- LA “SABIDURÍA DE CONCIENCIA” EN PABLO DE 

TARSO 

Para Pablo de Tarso “débil de conciencia” (1Cor 8, 7) es aquel 

que se deja influir por la conducta de las personas y el entorno 

que le rodea. Como Apóstol vivió una inestabilidad perpetua 

debido a esta “debilidad”. Estaba sometido a la persecución, a 

la turbación, al temor y a todas las pasiones que influían sobre 

sus actos. No era dueño de sí mismo.  

Por el contrario, para el Apóstol “sabio” es aquel que “sólo 
busca en su razón” los motivos de su conducta. Completamente 

autónomo, no se pliega a las personas ni a los acontecimientos: 

es “fuerte”. En algunos momentos de su vida, Pablo fue “fuerte 

en Cristo”, lo que le dio sabiduría de vida y libertad de 

conciencia y acción. 

La solución que plantea es sencilla: para obrar rectamente no 

basta seguir el dictado de la propia conciencia, aunque sea 

cierta y objetiva, sino incluso mirar a la conciencia del prójimo, 

aunque sea errónea. 

En efecto, no hay que buscarla precisamente en la conciencia, 

sino más bien en la caridad (amor) como regla suprema de 

conducta. La moral helenística, por el contrario, enseña a vivir 

sólo siguiendo la voz de la propia conciencia (sabiduría) y 

relativiza la opinión de la persona. Para el Apóstol, la ley 

primordial no es ya nuestro propio interés, por muy elevado que 

pudiéramos concebirlo, sino el interés del prójimo. 

Pero la libertad de conciencia (la protagonista del propio 

destino y de las propias decisiones) puede hacer caer a las 

personas hacia dos peligros: no cambiar al “amor” (ver la 

realidad sin “amor”) y caer en un relativismo egoísta: solo “yo” 

y no el bien del prójimo. 



65 

El bien del prójimo es lo que perseguimos, y no el nuestro; en 

esto no obedecemos a exigencias de fuera, sino a la presión del 

“amor”: ésta no instruye solamente sobre lo que es lícito o 

ventajoso, sino que hace buscar lo que es provechoso para los 

demás, lo que puede beneficiar al prójimo. Este es el sentido 

último de la “inteligencia espiritual” en Pablo de Tarso. 

3.4.4.- LA “INTELIGENCIA” Y LAS VIRTUDES 

TEOLOGALES 

Las virtudes teologales cristianas son espirituales y no 

psicológicas. Son del orden del “pneuma” (espíritu), y no de la 

“psyche” (relativa a “sarx” o carne). Un análisis psicológico 

nos permite distinguir lo espiritual de todo lo que no es: 

1.- La fe (virtud teologal) no es una creencia que resulta de la 

psicología. El análisis psicológico puede afectar a todo el 

contexto de la fe y a todo lo que no es. Como ya hemos visto, 

la fe es una “inteligencia espiritual” (sunesis pneumatijé) (Col 

1, 9), un conocimiento sobrenatural que es dado por el 

“espíritu” (pneuma) de Dios. 

2.- La caridad no es un “amor” afectivo, ni una filantropía que 

se explique por motivos psicológicos o humanitarios; tampoco 

un sentimiento, una afección, ni una pasión. Más bien es de otro 

orden: “espiritual” y sobrenatural. 

3.- La esperanza nada tiene que ver con un optimismo natural o 

un temperamento feliz. También ella es una virtud sobrenatural 

porque es “espiritual”. Puede subsistir a pesar de los naufragios 

y del abandono humano; “De profundis clamavi ad te domine” 

(“A ti clamo, Señor, desde lo profundo”) (Sal 129, 1). 

Los grandes escritores con fuerte experiencia de Dios no se han 

equivocado nunca. Siempre han distinguido lo que pertenece a 

lo psicológico (carnal, biológico, orgánico) de lo “espiritual”. 
Esta diferenciación ha sido el principio de toda “espiritualidad” 



66 

y mística de judíos, cristianos y musulmanes; así como del resto 

de religiones serias. 

Toda la obra de san Juan de la Cruz y Teresa de Ávila se ha 

dirigido a dejar claro esta distinción entre el mundo afectivo del 

“espiritual” en unión con el “espíritu de Dios”, como veremos 

al final de este ensayo. 



 

4.- POR EL “ESPÍRITU DE DIOS”  

SE ALCANZA LA “ESPIRITUALIDAD” 



68 

4.1- EL “AMOR DE DIOS”: PRINCIPIO DE LA 

“ESPIRITUALIDAD” 

La “inteligencia espiritual” proviene del contexto bíblico de la 

palabra “espíritu”. Los significados que hoy se asocian a este 

vocablo en el lenguaje corriente plantean un problema. En la 

actualidad, el “espíritu” se define como oposición a lo 

corpóreo, al instinto, a la forma exterior de las cosas y a otras 

realidades análogas.  

Sólo en el marco del acontecer que parte de Dios se puede 

hablar del “espíritu” desde un punto de vista teológico: este 

discurso teológico adquiere su univocidad a partir del hecho de 

que Dios ofrece la salvación presente, es decir, un proyecto de 

vida basado en el “amor” y el perdón, los fundamentos para que 

la vida encaje y tenga un sentido personal y práctico hacia los 

demás.  

Para ello, debemos salir de nuestro escondite y aceptar dicha 

salvación (estabilidad personal y emocional) como un regalo 

del “espíritu de Dios” que remueve el interior de la persona. 

Dios da a todas las personas la vida, el soplo vital en toda 

circunstancia. La autodonación de Dios en el “espíritu” es 

directamente experimentable para todos aquellos que son 

afectados por ella. 

Pero la donación amorosa de Dios encuentra su expresión 

especial y central en el hecho de que, en el Evangelio, Él llama 

a todas las personas a “Ser hijos suyos”, para que así conformen 

su voluntad a la voluntad divina, para que se renueven en su 

“espíritu vivificante”. De este modo, el “espíritu de Dios” sólo 

es acogido, reconocido y correspondido de un modo consciente 

por aquellos para quienes su acción es el fundamento de su 

querer y de su obrar, para los que “andan según el espíritu” 

(Gal 5, 15). 

La característica fundamental de la manifestación del “espíritu 

de Dios” no es la vivencia de un poder superior, sino más bien 



69 

la conformidad de aquellos que son tocados por Él con su 

justicia y bondad; tal como se ha revelado a Moisés y los 

Profetas (para los judíos), en Jesucristo (para los cristianos), en 

Mahoma (para los musulmanes), y en aquellos que sigue 

revelándose a diario con su  expresión de “amor”. 

La presencia viva de Dios nos abre al otro y para el otro, 

pertenece necesariamente a la experiencia del “espíritu”. Es por 

ello que en la teología de Pablo de Tarso el “espíritu” toma las 

dos formas concretas siguientes: por un lado, los dones 

espirituales19 (1Cor 12) que se miden por el “amor” (1Cor 13); 

y por otro, el comportamiento de la “persona nueva” como 

fruto del “espíritu” (Gal 5, 22) como consecuencia del “amor”. 

4.2.- EL “ESPÍRITU DE DIOS” EN EL ANTIGUO 

TESTAMENTO 

4.2.1.- EL “ESPÍRITU DE DIOS” COMO SOPLO DE VIDA: 

EL “RUAH” 

Se llama “espíritu de Dios” (Filón de Alejandría lo denomina 

“Espíritu Divino”) y “espíritu Santo” (como lo denomía la 

literatura rabínica hebrea y neotestamentaria cristiana) al 

“espíritu” de la persona que procede de Dios, pero, sobre todo, 

una entidad extrahumana que actúa de un modo autónomo y 

que realiza la obra de Dios sobre la tierra: perfeccionando la 

creación (Sab 1, 7; 12, 1) y proclamando la profecía inspirada 

por el “espíritu de Dios” como fuente de diálogo entre Él y las 

personas (Eclo 48, 12).  

Hasta la época helenísca (hasta el 313 a.C.), el Pueblo de Israel 

utiliza la palabra hebrea “ruah” para designar, en primer lugar, 

el hecho sorprendente de que se mueva lo inaprehensible: el 

“aire”. Pero lo que llama la atención no es tanto este 

19 Los dones del espíritu son gracias especiales que otorga Dios a través del 

“Espíritu Santo” para fortalecer la vida de las personas creyentes: sabiduría, 

entendimiento, consejo, fortaleza, ciencia, piedad y temor de Dios. 



70 

movimiento mismo, cuanto el dinamismo que en Él se 

manifiesta. El significado fundamental podríamos decir que es 

“soplo”, “viento”, es decir, un “soplo de vida” como 

consecuencia del influjo directo de Dios (Gn 8, 1; Am 4, 13; Is 

40, 7;  Sal 104,4).  

Así pues, al hablar de la persona, el Antiguo Testamento bíblico 

no utiliza expresiones abstractas que clasifican con toda 

exactitud distintas facultades de la persona, sino más bien 

describe a la persona tal como aparece y tal como se comporta 

con su prójimo. Por eso, en el caso de ”ruah”, el “soplo vital” 

es la expresión de la dinámica del comportamiento humano. 

La diferencia con respecto al concepto de “corazón”, que tiene 

afinidad con el de “espíritu” y guarda cierto paralelismo con él 

(Ex 35, 31), hay que formularla a partir del modo distinto con 

que ambos se manifiestan: el “corazón” reside en la persona, ha 

sido creado también por Dios, pero no tiene las características 

de un don que entra y vuelve a salir de él como ocurre con el 

“soplo” fugaz del “espíritu”.  

Si el “corazón” designa el querer, la decisión y la valentía; el 

“espíritu” indica la tendencia de la energía vital, la salida de sí 

mismo entendida como acción y también como éxtasis 

experiencial. 

4.2.2.- EL “RUAH” COMO “ENERGÍA VITAL” 

“Ruah” es expresión de la “energía vital” tanto individual (Jue 

15, 19) como colectiva (Num 16, 22) de la que carecen los 

ídolos (Jer 10, 14), pero no Dios. En el interior de los ídolos de 

madera o de piedra no hay “ruah”, es decir, nada de “aliento” 

ni “fuerza vital” que haga posible un despertar y levantarse 

(Hab 2, 19; Jer 10, 14). Sólo cuando Dios mete el “ruah” como 

“aliento” en el “corazón” de la persona, se vivifican los cuerpos 
(Ez 37, 6.8-10). 



71 

Pero “ruah” no significa el “aire” como tal, sino el “aire” en 

movimiento que Dios utiliza como instrumento vivificante y 

bendición vital y personal. Por consiguiente, “ruah” indica casi 

siempre un fenómeno poderoso que depende de la disposición 

de Dios, el cual da este “viento” que es “fuerza de vida” 

creadora (Job 34, 14ss.; Sal 104, 29ss.). Es Él quien introduce 

el “ruah” en el interior de la persona (Zac 12, 1) y determina la 

duración de su misma vida (Gen 6, 3). 

Por otra parte, el “ruah” de Dios no llega nunca a concebirse 

como la cualidad más elevada de la persona que la distigue del 

mundo animal. Más bien, dado que el “soplo” viene de Dios y 

el “espíritu” de la persona es un don de Dios, el “espíritu” es 

esencialmente algo divino. Este poder divino (Is 31, 3) está 

presente en todas partes y del que no podemos huir (Sal 139, 

7). 

En cuanto tal “fuerza dinámica” irrumpe en la persona (Jue 14, 

6; 1Sam 16, 13), la reviste (Jue 6, 34), reposa sobre ella (2Re 2, 

9; Is 11, 2), la impulsa (Jue 13, 25); todo esto caracteriza la 

influencia enérgica de Dios en su obrar amoroso que rebasa las 

posibilidades humanas. 

4.2.3.- EL “RUAH” COMO “FUERZA DE VOLUNTAD” 

Hemos visto que el “ruah” humano se manifiesta en el hecho 

de que expresa el fuerte “soplar del viento” y la actividad 

vivificante y autorizante de Dios. Pero “ruah” no sólo es 

apropiado para representar movimientos anímicos, sino incluso 

para ser vehículo de acciones enérgicas de la voluntad humana 

(Esd 1, 5). 

Fuerza y libertad de la voluntad humana dependen de la 

actividad de la energía de Dios20. El que una persona sea 

viviente en cuanto “espíritu”, quiera lo bueno u obre con 

20 WOLFF, H.W.; “Antropología del Antiguo Testamento”, Sígueme, Salamanca, 

2001d, p. 60. 



72 

autoridad, no le viene de sí mismo, sino del “aliento” de Dios 

que transforma el ánimo y la volundad de la persona. 

4.3.- EL “ESPÍRITU DE DIOS” EN EL NUEVO 

TESTAMENTO 

4.3.1.- EL “ESPÍRITU DE DIOS” COMO “PNEUMA” 

El Nuevo Testamento cristiano se escribió en lengua griega. 

Los evangelistas tradujeron el “ruah” veterotestamentario por 

la raíz griega “pnew”, de la que se deriva el concepto 

neotestamentario de “espíritu” (alma). Entre las expresiones 

que se derivan de dicho vocablo traducido del hebreo, 

encontramos las siguientes: 

1.- “Pneo” significa “soplar, insuflar” (referido al viento y al 

aire en general, y también a los instrumentos musicales); 

“repirar” (también en el sentido de estar vivo); “exhalar” un 

aroma o algo semejante (tambiénse dice del fuego: echar 

chispas); “irradiar ira”, “valentía”; pero también “bondad” 

(todo lo cual se concibe probablemente como llevado por el 

elemento aire). 

2.- “Pnoé” se traduce por “soplo, soplido, aliento, inspiración 
de una divinidad, exhalación y vaho”. 

3.- “Ekpnéo” significa “exhalar, expirar, cesar de respirar 
(tanto en el sentido de morir como, como en el de perder el 

aliento), dejar de soplar”. 

4.- “Pneúma” es la expresión más común en el Nuevo 

Testamento para designar el “espíritu”, e indica lo que resulta 

de esta acción: el aire en movimiento como una sustancia 

especial que adquiere un poder efectivo a través de este 

movimiento. El significado primario de “pneuma” es pues, 

“viento”, “soplo inspirado por Dios”. 

Según esta terminología, la persona puede participar de la 

naturaleza espiritual o “neumática” de Dios en Cristo, que es el 



73 

“espíritu vivificante”, el que tiene el poder de dar la vida porque 

es “neuma” y participa, por tanto, del poder creador de Dios. 

Pablo de Tarso lo deja claro: La persona será “neumática” o 

espiritual, llegará a ser un “neuma” con Cristo (1Cor 6, 17). De 

esta manera, la naturaleza humana será del mismo orden que la 

de Dios en Cristo Jesús. “Ser en el neuma” (vida espiritual) o 

ser él mismo “neuma”, al igual que Dios en Cristo Jesús. 

El “espíritu” se asienta en el propio organismo físico de la 

persona para ir depositando en él un germen invisible pero 

eficaz. Si la persona es cuerpo y “espíritu” (alma), por 

naturaleza también es espiritual porque es “espíritu” invadido 

e impulsado por lo divino, la fuerza directriz que impulsa a la 

persona. 

El vocablo “pneuma” aparece con fuerza en el Evangelio de 

Juan, el cual relata que Jesús dijo a Nicodemo: “El viento de 
donde quiere sopla, y oyes su sonido, mas no sabes de dónde 

viene, de donde va; así es todo aquel que es nacido del 

Espíritu” (Jn 3, 8).  Así como el viento es invisible y, sin 

embargo, se ven y se sienten claramente sus efectos, así obra el 

“espíritu” de Dios en el “corazón” humano. El poder 

regenerador que ningún ojo humano puede ver, engendra una 

vida nueva en el interior; crea un nuevo ser conforme a la 

imagen de Dios. Aunque la obra del “espíritu” es silenciosa e 

imperceptible, sus efectos son manifiestos. Cuando el 

“corazón” ha sido renovado por el “espíritu” de Dios, el hecho 

se manifiesta en la vida. 

En la literatura Apostólica posterior (a partir de la muerte de 

Jesús), el “espíritu de Dios” será traducido como “alma 

humana”, una palabra que proviene del vocablo latino “ánima”, 

que significa “lo que anima”, en el sentido de aquello que 

fortalece a la persona y le da su fuerza vital: vivificación. 



74 

4.4.- “EL ESPÍRITU DE DIOS” EN PABLO DE TARSO 

4.4.1.- “SOMA-PNEUMATIKOS” EN PABLO DE TARSO 

Para Pablo de Tarso, el concepto de “espíritu” está 

esencialmente opuesto al de “carne” (cuerpo) (Rom 8, 2-13; 

Gal 5, 17). En efecto, la noción de “sars” o “carne” en Pablo 

juega un papel decisivo en su antropología. Jamás tiene el 

alcance que le da la filosofía griega: la esencia corporal, es 

decir, el propio cuerpo en cuánto substancia biológica. 

Para Pablo “carne” no designa solamente la esencia material, 

sino que se aplica a toda persona inmersa en el vivir terrenal 

bajo tres fundamentos teológico-metafísicos21: 

A.- Al principio de su apostolado, la palabra “carne” tiene un 

sentido análogo a “cuerpo”: el “Ser humano” corporal viviente 

(Gal 4, 13; 2Cor 12, 7; 2Cor 4, 11; 1Cor 5, 5). 

B.- Partiendo de este significado, la expresión paulina se va 

diferenciando cada vez más de la inicial. “Carne” va 

adquiriendo una más concreta significación: el “Ser humano” 

en su debilidad y caducidad, en contraste con Dios y su “Ser-

Espíritu” (Gal 1, 16; 1Cor 15, 50; Rom 9, 7-8). 

C.- Aplicando más esta noción de “persona-carne” al terreno 

“ético-religioso”, Pablo emplea una fórmula en la que se 

contiene una buena dosis de su teología de la salvación: “en 

carne”. En efecto, el “Ser” de una persona no se determina por 

algo constitutivo de la esencia o por lo que en sí tiene, sino por 

un ambiente dentro del cual se mueve y que demarca su 

horizonte, es decir, las posibilidades de su hacer y de su recibir. 

Por consiguiente, “carne” es la realidad humana en su 

debilidad, su caducidad, su limitación: todo ello en contraste 

con la realidad de Dios y de su “Ser-Espíritu”. Pero “carne” no 

define solamente al Ser Humano en sí mismo, sino toda la 
esfera de lo humano, todo lo que en el mundo creado toca de 

21 IBIDEM, p.p. 229-234. 



75 

cerca o de lejos a la persona, todo lo que lleva su impronta o la 

huella de su dominio, todo lo que es humanizado por la 

persona22. 

Así pues, “en carne” se mueve el “vivir” (Gal 2, 20; fil 1, 22), 

el “caminar” (2Cor 10, 3) del “Ser humano” en general. Por 

tanto, “vivir” o “caminar en la carne” significa simplemente 

“vivir como persona la propia vida” en un ambiente y 

atmósfera del quehacer vital. 

Por el contrario, el “espíritu” es más bien una creación de Dios: 

habita en nosotros como “espíritu de Dios” (Romo 8, 9; 1Cor 

6, 19); actúa en nosotros como una fuerza. Por eso estar “en Él” 

equivale a estar en el ámbito de acción en la que “habita el 

espíritu” (Rom 8, 9). Para Pablo “tener el espíritu” no quiere 

decir otra cosa sino el “espíritu” mismo que clama en el 

“corazón” de los creyentes (Gal 4, 6), pues el “espíritu” es la 

fuerza que proclama este clamor. 

La antítesis entre “espíritu” y “carne” (cuerpo) se manifiesta en 

la contraposición entre la persona y su modo de “Ser”, por un 

lado; Dios y su acción, por el otro (Gal 3, 2-5, Fl 3,3). Por eso 

el “espíritu” debe optar entre construir la propia vida sobre las 

acciones que dependen de nosotros mismos o sobre el mensaje 

de la fe, es decir, sobre lo que Dios lleva a cabo en nosotros y 

por nosotros. 

Por consiguiente, en la teología de Pablo hay una oposición 

radical entre, por una parte “estar en la carne”, y, por otra, 

“estar en el Espíritu” (Rom. 8, 9); “estar en Cristo” (Fl 16) o 

“estar en la fe” (Gal 2, 20). 

Para el Apóstol no “estar en el Espíritu” se relaciona 

directamente con las “obras de la carne”, es decir, con los 

defectos propios de la naturaleza humana: “son manifiestas: 

fornicación, impureza, libertinaje, idolatría, magia, odios, 

22 LOPEZ ASENSIO, A.; “La esencia Existente (metafísica)”, p. 28. 



76 

discordias, celos, resentimientos, discusiones, sectas, envidias, 
borracheras, orgias y cosas por el estilo” (Gal 5, 19-21).  

Pero enfrente de la “esfera de la carne” está la “esfera del 
Espíritu”: “El fruto del espíritu es amor, gozo, paz, 

magnanimidad, servicio, bondad, fe, mansedumbre, 

continencia…” (Gal 5, 22-23).  

En definitiva, la “inteligencia espiritual” consiste en la ruptura 

personal y existencial de todo lo que implique “no amor” para 

caminar por una vida conforme a los postulados del “amor” que 

consisten, entre otras actitudes humanas, en pensar bien, oír 

bien, ver bien y hablar bien. Ello sólo es posible si hay un 

cambio interior fruto de un encuentro y experiencia personal 

con Dios, el cual toca el “corazón”, seduce la “inteligencia” y 

transforma la totalidad de la persona. 

4.4.2.- LA IMPORTANCIA DE “SER EN DIOS” 

Pablo de Tarso es el primero en tratar en sus cartas el tema de 

la “espiritualidad” como experiencia de fe en Dios. Tras su 

conversión, el Apóstol sigue creyendo en el Dios de Israel 

(Dios Padre), pero también en Jesucristo como Hijo de Dios 

porque ha sido resucitado de entre los muertos por el mismo 

poder de Dios.  

Para Pablo, la persona, por “ser en cristo”, es un “neuma”, un 

ser invadido por lo sobrenatural gracias a la instalación en él 

del mismo “Espíritu Santo”: el “espíritu de Dios”. La persona 

será plenamente persona espiritual cuando llegue a ser 

verdaderamente “en Cristo”.   

Veamos a continuación como articula el Apóstol esta 

experiencia teológica para comprender mejor la génesis de su 

“espiritualidad”, síntesis viva de lo que será a partir de 

entonces la “espiritualidad” cristiana hasta nuestros días. 



77 

4.4.3.- CRISTO VIVIENDO EN NOSOTROS 

El primer texto en que Pablo de Tarso habla de un “vivir de 

Cristo en la persona” se halla en la segunda carta a los 

habitantes de Corinto: “Pero llevamos este tesoro en vasos de 

barro, para que la excelencia del poder sea de Dios, y no de 

nosotros. En mil maneras somos atribulados, pero no nos 
abatimos; en perplejidades, no nos desconcertamos; 

perseguidos, pero no abandonados; abatidos, no nos 
anonadamos; llevando siempre en el cuerpo la nekrosis de 

Jesús, para que también la vida de Jesús se manifieste en 

nuestro cuerpo. Pues, efectivamente, siempre nosotros, 
mientras vivimos, estamos entregados a la muerte por motivo 

de Jesús, para que también la vida de Jesús se manifieste en 

nuestra carne mortal, de suerte que en nosotros obra la muerte: 
en vosotros, la vida” (2Cor 4, 7-12). 

Pablo lleva también en su cuerpo la “nekrosis” de Jesús, ese 

permanente “estar-a-la-muerte”; pero, al mismo tiempo, la 

vida de Jesús, esa vida victoriosa que acabó con la muerte, 

también impera en la persona de Pablo liberándolo 

constantemente de peligros mortales. El Apóstol, y como él 

todo cristiano, refleja en sí el “morir al no amor (pecado)” y el 

“vivir para Cristo” en una vida que ha sido transformada al 

“amor”, y todo gracias a que Cristo ha sido causa eficiente de 

ello con su poderosa resurrección. 

4.4.4.- REVESTIRSE DE CRISTO 

4.4.4.1.- Revestidos de Cristo: revestidos al “amor” 

Pablo de Tarso no deja de repetir que los cristianos son personas 

“revestidas de Cristo”: “Todos cuantos habéis sido bautizados 

en Cristo os habéis vestido de Cristo” (Gal 3, 27). 

Siempre explica su pensamiento con bastante claridad. La 

nueva fe en Cristo es un rasero que a todos iguala: se acabaron 

las castas, las desigualdades, las diferencias, los privilegios de 



78 

elección: “Ya no hay judío ni griego, esclavo ni libre, macho ni 
hembra. Todos sois uno en Cristo Jesús” (Gal 3, 28). 

“Vestirse de Cristo” es representar a Cristo, reproducirlo en el 

nuevo estado de vida. Quizá la metáfora, en último término, se 

refiere a la costumbre litúrgica del bautismo por inmersión de 

los primeros tiempos del cristianismo. El catecúmeno se 

despojaba de su vieja vestidura al entrar en la piscina bautismal, 

y salía de ella vestido con la túnica blanca del neófito 

fortalecido y renovado personal y espiritualmente. La “persona 

en Cristo” es una “persona nueva” que sustituye a la “persona 

vieja”. 

En la Epístola a los Efesios, Pablo repite la misma fórmula, 

concretando aún más su contenido: “Dejando, pues, vuestra 
antigua conducta, despojaos del hombre viejo, viciado por la 

corrupción del error; renovaos en vuestro espíritu y vestíos del 
hombre nuevo, creado según Dios en justicia y santidad 

verdaderas” (Ef 4, 22-23). 

Esta desvestición se refiere siempre a la deposición de los 

pecados (el “no amor”): “Pero ahora despojaos también de 

todas estas cosas: ira, indignación, maldad, maledicencia y 
torpe lenguaje” (Col 3, 8). Para Pablo, despojarse de todas esas 

faltas de “amor” es, en definitiva, despojarse del “hombre 
viejo”. La vestición de la “persona nueva” es la adopción de 

una nueva moral, cuyo único y supremo modelo es Jesús de 

Nazareth como persona humana, amorosa y vencedora de la 

muerte y de la maldad.  

4.4.4.2.- Las consecuencias de revestirse de Cristo 

En un pasaje de la Epístola a los Romanos, Pablo resume toda 

la moral cristiana insistiendo, una vez más, en esta teología del 

revestimiento de Cristo: “Y ya conocéis el tiempo, y que ya es 
hora de levantaros del sueño, pues nuestra salud está ahora 

más cercana que cuando empezamos a creer. La noche va muy 



79 

avanzada y se acerca ya el día. Despojémonos, pues, de las 
obras de las tinieblas y vistámonos de las armas de la luz. 

Andemos decentemente y como de día, no viviendo en 

comilonas y borracheras, no en amancebamientos y libertinaje, 
no en querellas y envidias; antes vestíos del Señor Jesucristo y 

no os deis a la carne para satisfacer sus concupiscencias” 

(Rom 13, 11-14) 

“Vestirse de Cristo” es, pues, instalar en el propio “Ser” toda la 

luminosidad de “vivir en Cristo”. Pero el “vivir de Cristo” que 

incorpora la persona espiritual a la propia vida, es, en concreto, 

el ejercicio de las virtudes aportadas por Él como modelo 

ejemplar.  

Cuando Pablo enumera estas virtudes cambia de registro según 

las circunstancias, pero como subsuelo de todas ellas subraya 

fuertemente el “amor”: “Vosotros, pues, como elegidos de 
Dios, santos y amados, revestíos de entrañas de misericordia, 

de bondad, de humildad, de mansedumbre, de paciencia, si uno 

tiene una queja contra otro; como el propio Señor os perdonó, 
así también vosotros. Y por encima de todas estas disposiciones 

revestíos de la caridad, a saber, del vínculo de la perfección” 

(Col 3, 12-14). 

Por consiguiente, “estar revestido de Cristo” equivale 

matemáticamente a esta otra fórmula: “estar revestido del 

amor”. Esto es importante, ya que la persona espiritual está 

llena e impregnada de Dios y, como tal, revestida de “amor”, 

del “amor” que Dios insufla y llena en el “corazón” de las 

personas y modifica su proyecto de vida como “una persona 
nueva”.  

Dicho de otra manera; la “persona nueva” se ha convertido en 

“persona espiritual” por la acción de Dios que ha operado en 

ella. A partir de entonces, no debe perpetuarse en los vicios, 

miserias y maldades de la condición humana, sino más bien lo 
contrario, debe caminar en el “espíritu de Dios”, en las buenas 



80 

obras con un interior abierto y humano. No sólo hay que ser 

buenas personas, sino también hijos de Dios. 

Podemos resumir que “vivir en Cristo y en Dios” es la razón de 

ser de la “espiritualidad” humana. Fuera de esta relación 

amorosa no es posible la “inteligencia espiritual”, sino más 

bien el sensacionalismo existencial y emocional al que tantas 

veces hemos aludido con anterioridad. 

4.5.- EL CONCEPTO DE “CUERPO-ESPÍRITU” EN LA 

PERSONA 

4.5.1.- LA PERSONA COMO CUERPO Y “ESPÍRITU”  

El “ruah” del judaísmo tradicional, entendido como el 

“espíritu” insuflado por Dios a la persona como “fuerza vital”, 

es una realidad que, junto al cuerpo, se considera como un todo 

unitario de la persona. 

La mentalidad hebrea considera que la muerte no es una 

separación del alma y el cuerpo, ya que el alma no se opone al 

cuerpo. Si la persona es un “napas” o “espíritu viviente” y vive 

como “napas” (la persona no sólo tiene un alma sino que es un 

alma); también es un cuerpo o “nefesch”, que después se tradujo 

con las palabras griegas: “fisis” o “soma” (corporeidad). La 

persona es creada por Dios como cuerpo y “alma viviente” a la 

vez (Gen 2, 7). 

El mundo bíblico no entiende que un cuerpo no contenga un 

alma, ya que un “espíritu viviente” tiene que convivir con todo 

su cuerpo e integridad corporal. Si desaparece el alma no queda 

el cuerpo; no queda nada sino polvo. Tan verdad es decir: “somos 

cuerpo”, como decir: “somos espíritu”. El hebreo emplea 

indistintamente (para designar a la persona) los términos alma y 

cuerpo, ambas se refieren a una sola y misma realidad: la persona 

viva en este mundo y en el venidero23.  

23 LOPEZ ASENSIO, A.; “La esencia Existente (metafísica)”, p. 26 



81 

Esta concepción es asumida por el cristianismo nacido del 

judaísmo. En la teología de Pablo de Tarso queda patente que 

el cuerpo o “soma” no es una estructura humana exterior al 

“Yo” real de la persona donde reside el “espíritu” o alma, sino 

que  caracteriza esencialmente a ese “Yo”, es decir, al “Ser” 

(cuerpo y alma) en su totalidad como unidad personal. Ya no es 

exacto decir: la persona tiene un “soma”, sino: la persona es 

“soma24” porque también es alma. 

4.5.2.- EL DUALISMO “CUERPO-ESPÍRITU” EN LA 

ÉPOCA HELENÍSTICA 

El tradicional concepto hebreo de unidad personal cuerpo-alma 

que acabamos de ver, va a cambiar bajo el dominio griego en 

la tierra de Israel (a partir del 332 a.C.). El dualismo griego va 

influir en la teología bíblica, de tal manera, que la concepción 

de “espíritu” se va a contraponer a lo corpóreo, es decir, la 

noción de cuerpo o “soma” como “forma” constituida y 

concreta será independiente del “espíritu” o alma. Dicho de 

otro modo, hay una separación entre cuerpo y alma, una 

dualidad que asumirá el cristianismo hasta nuestros días. 

La palabra cuerpo sugiere a nuestra mentalidad occidental 

moderna la idea de una envoltura material en la que radica el 

“espíritu” (el alma). La idea de cuerpo también gira en torno a 

la antropología cartesiana, según la cual las personas son 

“espíritu”, siendo el cuerpo un mero envase extrínseco donde 

aquel esta contenido25. 

Ambas posturas parten de la misma perspectiva: el cuerpo es la 

esencia material, el envase, el soporte. El “espíritu” es lo otro: 

lo que anima la vida, el ser activo y determinante del vivir 

humano. Por consiguiente, para el mundo griego la noción de 

24 IBIDEM, p. 85. 
25 LOPEZ ASENSIO, A.; “La esencia Existente (metafísica)”, p. 25. 



82 

cuerpo o “soma” (como “forma” constituida y concreta) es 

independiente del “espíritu-alma”, que es su contenido.  

Este dualismo metafísico tiene también su proyección en la 

esfera moral. El cuerpo (animado por el alma inferior) es 

intrínsecamente malo y está en perpetua oposición con el alma 

superior. La victoria de la persona consiste en la completa 

supresión del cuerpo y en la preeminencia pura, absoluta y 

eterna del alma (espíritu). 



 

5.- LA FE COMO SOPORTE DE LA 

“INTELIGENCIA ESPIRITUAL” 



84 

5.1.- SIN FE EN DIOS NO HAY “INTELIGENCIA 

ESPIRITUAL” 

La increencia y el laicismo actuales no hacen sino rechazar a 

Dios para que cada uno construya su propia religión idolátrica 

a medida. La razón ampara los nuevos conceptos religiosos de 

las personas, pero una razón sin fe se convierte en ciega, egoísta 

y con prejuicios; actitudes que potencian los defectos propios 

de la condición humana contrarios al “amor”, contrarios a Dios 

que es “amor”, contrarios a la vida espiritual, a la vida interior. 

Hoy en día se nos invita a creer en la diosa razón, como si ella 

fuera la auténtica solución a nuestros problemas. Pero las 

personas tendemos a razonar mal, muchas veces llevados por 

nuestros intereses personales y nuestras emociones cargadas de 

prejuicios, odios, rencores, venganzas y soberbias.  

Solo la fe en Dios nos ayuda a razonar bien, a mirar las cosas 

como las ve Dios, a pensar cómo piensa Dios, a escuchar como 

escucha Dios. Si vemos nuestro mundo y la realidad desde 

nuestra perspectiva, seguiremos caminando en la oscura 

esclavitud que nos lleva a creernos los mejores, infalibles, 

perfectos y, por consiguiente, a creernos dioses cerrados al 

“amor”. El gran pecado es creer que esa conducta es la correcta; 

la justificamos y defendemos porque creemos que es lo 

verdadero. 

En un mundo cada vez más secularizado, en el que el laicismo 

creciente se está imponiendo, muchos cristianos son 

perseguidos y rechazados por manifestar su fe. A lo largo de la 

historia, infinidad de cristianos han sido pisoteados por 

manifestarla. ¿Somos tan valientes como ellos en la vida 

cotidiana: nuestro trabajo, relaciones sociales y familiares? 

¿Cuándo tenemos ocasión de defender aquello en lo que 

creemos? 

Las personas con “espiritualidad” religiosa tienen que ser 

coherentes y dar testimonio sin miedo “al qué dirán”. Hay 



85 

situaciones que se presentan diariamente en las que se exige 

valentía, aunque eso implique que seamos excluidos de círculos 

personales, ridiculizados, señalados y relacionados con 

pensamientos arcaicos. Se dice, aunque sin fundamento, que el 

incrédulo es racionalmente progresista, el creyente un 

conservador al que no interesa su opinión. El creyente debe ser 

valiente y dar testimonio con su ejemplo de vida y de fe aunque 

sea a contracorriente. 

Por último destacar que la fe hace libre a la persona porque le 

ayuda a aceptar o rechazar a Dios después de intentar conocerlo 

o entenderlo. No creer hace que las personas sean esclavas de

sí mismas porque se cierran al conocimiento de Dios. La 

búsqueda de la “inteligencia espiritual” favorece que la persona 

busque “a Dios” como origen del sentido último de la vida, y 

“en Dios” como estabilizador emocional, afectivo y sensorial.  

Muchas de las depresiones, complejos, traumas, trastornos y 

desórdenes afectivos son un buen pretexto para encontrar en la 

“espiritualidad religiosa” la necesaria serenidad y paz interior 

que ayude a superar la angustia, la ansiedad y los miedos; así 

como entender la muerte física y personal, el sufrimiento y los 

problemas, confusiones, desorientaciones, preocupaciones y 

dificultades personales por muy duras que parezcan. 

5.2.- LOS CAMINOS DE LA FE EN EL ANTIGUO 

TESTAMENTO BÍBLICO 

5.2.1.- LA REVELACIÓN DE DIOS: ORIGEN DE LA FE 

Los pueblos semitas que vivían alrededor del Israel bíblico 

condicionaron la vida y la fe del Pueblo hebreo: el Pueblo de 

Dios. A veces, muchos relatos de la Biblia tienen una fuerte 

dependencia, incluso literaria, de mitos y tradiciones de esos 

pueblos, especialmente de babilonios, egipcios, cananeos y 
fenicios. Entonces, uno se pregunta: ¿dónde está la autoridad 

de la Ley de Dios? ¿Dónde está la revelación y la fe? 



86 

En la Biblia hay también errores científicos: la creación en seis 

días, el geocentrismo, etc. Cuando la gente sencilla y creyente 

busca en la Biblia valores espirituales, se encuentra con cosas 

que le escandaliza porque no tiene una fe bien formada, sólida 

y profunda. Le falta cultura religiosa para interpretar 

correctamente estos relatos. 

Se preguntan: ¿dónde están los valores espirituales de la Biblia? 

En ella se encuentra el odio al enemigo (recordemos, por 

ejemplo, el caso del “herem”(el anatema o exterminio de los 

vencidos: Dt 7, 1-2), escándalos como la poligamia (Gn 4, 19; 

Gn 16, 1-4; 1 Sam 1, 2-17; 1Re 11, 3), los abusos sexuales (Ex 

22, 22-24) o incluso los combates de Dios bajo el título: “el 

Dios de los Ejércitos” (Sal 84, 8; Is 51,15; Zac 4, 6). 

La gran tentación de los israelitas fue abandonar a Dios en 

algunos momentos de su historia porque fue un Pueblo de dura 

cerviz. Si Israel tuvo a Dios fue a pesar de Israel, no como un 

fruto espontáneo de su naturaleza religiosa, sino como algo que 

se le impuso desde fuera. 

Entonces, ¿dónde está la revelación?, ¿dónde está la autoridad 

divina de la Ley y dónde está la “espiritualidad” en la Biblia?, 

¿Cómo se puede hablar de derecho divino positivo, si vemos de 

donde vienen sus tradiciones y relatos?, ¿Cuáles son las señales 

de una intervención trascendente, es decir, algo que supere la 

historia y el acontecer humano?  

Esto solo se explica mediante el principio que los teólogos 

llamamos “revelación”. Hacerse “ver” implica tener un 

conocimiento contemplativo, no externo. La contemplación se 

describe como si Dios hablase, como si dialogase, como si se 

le viese la cara, el rostro. Dios no tiene cara ni rostro, sino que 

se vive como experiencia en el “corazón”. Dios se deja “ver” 

de muchas maneras: por su justicia, por su “amor”, por su 

potencia, por su misericordia, por su clemencia y, sin embargo, 
no es nada externo, no es nada visible, ni sensible. 



87 

Abraham, Moisés y los Profetas experimentaron a Dios, no lo 

vieron. A Dios no lo ha visto nadie jamás. Dios no solamente 

se revelaba, sino que se hizo “ver en el corazón” y se dejó 

“conocer”. Estos personajes bíblicos experimentaron y luego, 

según esta experiencia, se produjo en ellos un principio 

dinámico que les hizo formular las relaciones personales con 

Dios, lo que fue Dios, lo que fueron los seres humanos, lo que 

fue el mundo. Todos recibieron la misión de comunicar la fe y 

la “revelación” que recibieron de Dios. 

Por eso, el problema de la “revelación” no estuvo en el material 

que tomaron del exterior, sino en los elementos específicos del 

Pueblo hebreo. Lo peculiar, lo exclusivo, lo típico de Israel no 

vino de una comunidad anónima, sujeta a fluctuaciones de la 

historia, sino de unas personas que nosotros llamamos 

inspiradas por Dios.  

Otro dato original es el monoteísmo como raíz de una 

moralidad religiosa sin parangón. Este monoteísmo tuvo tal 

fuerza, tal potencia, que fue unificando todas las tradiciones 

externas y modificando su significado teológico en los 

diferentes relatos bíblicos. Ha tenido tal dinamismo y 

originalidad estos relatos, que han influido a lo largo de la 

historia en occidente, hasta tal punto, que los que hoy pregonan 

que son ateos o que son indiferentes (agnósticos), están 

viviendo de los valores y principios bíblicos que han llegado a 

ellos a través de la Biblia. 

5.3.- LOS CAMINOS DE LA FE EN EL NUEVO 

TESTAMENTO 

5.3.1.- LA FE EN LOS EVANGELIOS SINÓPTICOS 

Tanto el judaísmo, como las primeras comunidades cristianas 

dan mucha importancia a la confianza en Dios, a la realización 
de su voluntad y a la santificación de la vida cotidiana. Si el 

judaísmo lo hace a partir del cumplimiento de la Torá y la Ley 



88 

de Moisés; el cristianismo a través de la figura y enseñanzas de 

Jesús de Nazareth. 

Los evangelios de Mateo, Marcos y Lucas usan el término 

griego “pistis-pisteúo” para dar continuidad al concepto de fe 

judía: confiar, fiarse de Dios, experimentar y saborear a Dios 

por los sentidos, conocer a Dios a través de “los ojos del 
corazón” y no de la razón26. Por tanto, la “pistis” es una relación 

entre Dios que da y la persona que recibe. Esta visión se 

contrapone a la del mundo greco-latino, más preocupado por 

conocer a Dios racionalmente. 

Muy a menudo encontramos en las parábolas milagrosas de 

Jesús de Nazareth alusiones a la fe del enfermo o de los que le 

rodean (Mc 2, 5; 5, 34; Mt 8, 10). Se alude a la confianza en la 

misión de Jesús y en su poder para salvar a aquel que lo 

necesita. Estas acciones salvíficas están al servicio de su misión 

y quieren corroborar una fe preexistente. 

La fe neotestamentaria es un “contar-con-Dios” que no se da 

por satisfecho con lo dado y con lo hecho. No hay que olvidar 

que todo llamamiento y toda afirmación de Jesús implican la 

fe, la confianza, el conocimiento, la decisión, la obediencia y la 

entrega. Sin estas actitudes, la persona no abre su “corazón” a 

su mensaje y, sin mensaje, no hay fe posible. 

5.3.2.- LA FE EN PABLO DE TARSO 

Pablo de Tarso continuamente hace alusión a la fe, entendida 

como un movimiento interior de la persona hacia Dios, una 

relación vital con Él, un acontecimiento salvífico, “La justicia 

de Dios” (Rom 2, 22),una “carrera para alcanzar a Cristo, que 

primero lo ha alcanzado” (Flp 3, 12), un “corre hacia la meta, 

para lograr el premio de la suprema vocación de Dios en 

26 VÉASE EL CAPÍTULO: (3.4.1.- LA FE ABRE LA “INTELIGENCIA” PARA 

COMPRENDER A DIOS). 



89 

Cristo Jesús” (Flp 3, 14), “Un vivir en la fe del Hijo de Dios 
que me amó y se dio a sí mismo por mi” (Gal 2, 20), Así como 

un inicio por medio del “Espíritu Santo” para alcanzar la 

perfección de Cristo, el Señor (Gal 3, 3, Ef 4, 13). Para el 

Apóstol, la fe es vida y “el vivir es Cristo” (Flp 1, 21). 

Los escritos paulinos describen el modo pagano de vivir con las 

expresiones “según la carne” (Rom 8,4), “al modo humano” 

(1Cor 3,3). Por el contrario propone: “caminar en Cristo” (Col 

2, 6), vivir “según el espíritu” (Rom 8, 4), “en espíritu” (Gal 5, 

16), “según el amor” (Rom 14, 15), “en el amor” (Ef 5, 2, 

“como hijos de la luz” (Ef 5, 8). 

Como el anuncio de Jesucristo tiene por finalidad que la 

persona abandone una vida egoísta y desordenada (Gal 5, 16) 

por una “vida nueva” (Rom 6, 4). Sólo pertenece a ella la 

cuestión sobre “cómo debéis comportaros para agradar a 
Dios” (1Tes 4, 1), que se repite de muy diversas formas en las 

invitaciones paulinas. 

Pablo parte de que la persona, bajo la ley del judaísmo y del 

paganismo “no creyente”, está presa del “yo” y no puede 

cumplir la voluntad de Dios. Con la “fe en Cristo” se le promete 

-como regalo divino (Ef 2, 1ss.)- la liberación de su esclavitud 

ególatra que impera en el “corazón”. 

Con la liberación puede ya servir a Dios y al prójimo (Rom 7, 

6). No obstante, es preciso exhortarle una y otra vez a que viva 

en esta nueva realidad, pues, aún como creyente, vive todavía 

“en la carne” (2Cor 10, 2) y permanece expuesta a la tentación 

de andar “según la carne” (1Cor 3, 3), es decir, obrar 

egoístamente y confundido en cualquier momento. 

5.3.3.- LA FE EN EL EVANGELIO DE JUAN 

Los escritos del evangelista Juan describen las dos 
posibilidades de la existencia humana: la vida en la fe y la vida 

en la incredulidad. Expresiones como “caminar en la verdad” 



90 

o “en la luz” y “caminar en las tinieblas” no expresan una

conducta moral o inmoral, sino la orientación hacia Dios o 

hacia la propia autosuficiencia. Dicho de otra manera, 

“Caminar en la luz” significa: estar vuelto hacia Dios por la fe 

en Jesucristo (Jn 12,35ss.); y “caminar en tinieblas” significa: 

estar cerrado a Dios. 

La persona que se cierra a Dios no camina la verdadera “vida” 

(Jn 12, 35). En cambio Jesús ha venido “como luz del mundo” 

para que todos los Seres Humanos encuentren la verdadera 

“vida” (Jn 8, 12) cuando escuchan la Palabra de Dios y oyen su 

llamada en el interior y la siguen. 

El “caminar en la luz” o “Caminar en la verdad” tiene un 

aspecto ético donde la “vida” está orientada por el 

“mandamiento del amor” (1Jn 2, 6; 2Jn 6), como fue la de Jesús 

(Jn 13, 14; 1Jn 4, 11-19). Se trata, por tanto, de la entrega total 

a Dios, al prójimo y al mundo. 

El “caminar en tinieblas” designa paralelamente una forma de 

comportamiento que no corresponde con la comunión con Dios 

(1Jn 1, 6), y no está determinado por el “amor” sino por el 

egoísmo, la venganza y el odio (1Jn 2, 11). 

Por consiguiente, para Juan fe y conocimiento (Jn 6, 69), 

conocimiento y fe (Jn 17, 8; 1Jn 4, 6) no son procesos diferentes 

y separados entre sí, sino orientados desde diferentes puntos de 

vista: sólo la fe que acepta el testimonio de Jesucristo conoce 

para “camina en la luz”; y viceversa: el que conoce “camina en 

la verdad” (Jesucristo) y se orienta hacia la fe. 

En la teología de Juan existe también una estrecha relación 

entre fe y vida. El que cree en Jesucristo no perecerá, sino que 

tendrá la “vida eterna” (Jn 3, 16-18; 11, 25) no sólo aquí y 

ahora, sino también en el futuro escatológico. 



91 

5.4.- ACTITUDES PARA CAMINAR EN LA FE 

5.4.1- “VER” COMO CAMINO HACIA LA “INTELIGENCIA 

ESPIRITUAL” 

5.4.1.1.- “Ver” en el Antiguo Testamento 

En el Israel bíblico, Dios se manifiesta, se descubre, se muestra 

o se revela a través de la palabra hebrea “hórama”, es decir, a

través de la visión. Por eso el que “ve” y a la vez “oye” es 

animado o enviado por Dios (Gn 15, 1; 46, 2), fenómeno muy 

relacionado con el movimiento profético.  

Los profetas son designados como videntes (1Cro 21, 9; 2Cro 

9, 29) bajo una doble referencia: por una parte designan la 

visión (hórama), o sea, lo que aparece en la visión (Ex 3, 3; Dn 

7, 1); y por otra expresan también el efecto producido en los 

que “ven” y son animados, escogidos, agraciados o presas de 

espanto (Gn 15,1; Dn 7, 13). En esas visiones proféticas lo 

primero que se busca es la revelación de Dios mediante su 

palabra y una impresión visual.  

El judaísmo tardío también utiliza el término “hórama” no sólo 

con el uso corriente de visión, sino también como reconocer, 

alcanzar conocimiento y también “ver a Dios”. 

Como resumen podemos decir que, en el Antiguo Testamento, 

Dios “ve” y contempla a la persona. Él “ve” lo injusto (Lam 3, 

34-36), la muerte del profeta (2Cro 24, 22); la necesidad de los 

suyos (Ex 3, 7). También contempla la fidelidad (Sal 101, 6), 

la fe (Jer 5, 3), pone los ojos sobre los pecadores (Am 9, 8) y 

ve el “corazón” de las personas (1Sam 16, 7). 

5.4.1.2.- “Ver” en el Nuevo Testamento 

Al igual que en el Antiguo Testamento27, en el Nuevo la 

27 VÉASE EL CAPÍTULO: (5.2.1.- LA REVELACIÓN BÍBLICA COMO 

EXPERIENCIA DE DIOS). 



92 

“inteligencia espiritual” está relacionada con la palabra “ver” 

(“hórao” en griego), que no sólo es percibir por medio de los 

ojos, sino también a través de los sentidos; por eso, debe 

entenderse como un “mirar espiritual”:  

A.- El “ver” es superficial, una visualización rápida, sin prestar 

atención y sin captar la intensidad de la imagen que nos muestra 

a los otros o la misma naturaleza. 

B.- “Mirar” es conectar y comprender a las personas que nos 

comunican su vida, sus problemas y sus emociones. 

C.- “Mirar con el corazón” es percibir la realidad desde el 

“amor” sin odios, venganzas, egoísmos y prejuicios. Los padres 

miran con pasión a sus hijos con los “ojos del corazón”, por eso 

les cuesta ver sus defectos y, aunque los comprenden y admiten, 

los relativizan. 

Cuando intentamos “ver a Dios con los ojos de la razón”, no lo 

comprendemos verdaderamente. Es un error alimentar la 

“inteligencia espiritual” desde el panteísmo, es decir, “ver” a 

Dios en la naturaleza y en el cosmos. Dios no está en estas 

realidades. Dios es un “Ser” personal que se deja “ver en el 

corazón” para que nos acercamos con humildad y fe.  

”Ver” favorece la fe (Jn 2, 11; 20,8), lleva al conocimiento (Jn 

14, 9) y a la percepción interior: “veo que tú eres un profeta” 

(Jn 4, 19). Para el evangelista Juan, el “ver” es, en síntesis, un 

encuentro existencial con Jesús de Nazareth que espera que “se 
crea sin haber visto” (Jn 20, 29) como le dijo a Tomás en el 

cenáculo. 

Por consiguiente, la percepción espiritual como función del 

“mirar” tiene el sentido de “conocer” (Lc 23, 8), “prestar 

atención” o “fijarse en…” (Mc 13, 33; Flp 3, 2). El “mirar 
espiritual” es a la vez una experiencia (Lc 2, 26), casi como el 

captar y experimentar el “amor” de Dios (1 Jn 3, 1).  



93 

5.4.1.3.- Saber “mirar” nos acerca a la “inteligencia 

espiritual” 

No es lo mismo “ver” que “mirar”. Aunque ambas formas no 

se contraponen en la percepción de la realidad, sin embargo, 

tienen matices diferentes que conviene conocer para entender 

su importante influencia en el mundo de la “inteligencia 
espiritual”. 

Las personas entienden que “ver”, contemplar y admirar una 

puesta de sol, un paisaje idílico, una pinacoteca, el patrimonio 

histórico-artístico, un musical u obra de teatro, etc., son formas 

de adquirir la “inteligencia espiritual”. Como ya hemos 

explicado al inicio de este ensayo28, el “ver” algo bello forma 

parte de la “inteligencia emocional o existencial”, pero nada 

tiene que ver con la “espiritual”. 

Aunque el “ver” impacta y conmueve las emociones, no es algo 

que perdure en el tiempo o transforme a la persona. Por el 

contrario, “mirar” es conocer desde el interior del “corazón29” 

a modo bíblico, es decir, un "mirar con amor” que hace que no 

se perciba la realidad de fuera hacia dentro con su mirada, sino 

desde lo profundo del “corazón” hacia fuera. Esto sólo es 

posible desde una “inteligencia espiritual” vinculada a Dios, 

que cambia la forma de “Ser” y capta la realidad con los “ojos 
del amor”. 

La “inteligencia espiritual” también nos permite reconocer el 

rostro de Dios cuando “miramos” bien y sin prejuicios al que 

sufre, al que no piensa como nosotros, al que cree de manera de 

diferente, al “no creyente”, al que ofende, al que roba, al que 

violenta, al vengativo, al que odia, al egoísta, al vulnerable, al 

28 VÉASE EL CAPÍTULO: (1.3.- LOS ARGUMENTOS DE LA “INTELIGENCIA 

EXISTENCIAL”). 
29 VÉASE EL CAPÍTULO: (3.3.1- EL “CORAZÓN”: ORIGEN DE LA 
“INTELIGENCIA ESPIRITUAL”). 



94 

que no piensa como nosotros, etc. Aunque nos apartamos 

porque no confiamos en estas personas, es humano aprender a 

“mirarlos” con respeto y “amor”. 

Podemos distinguir tres formas distintas de “mirar con los ojos 

del corazón” para conectar con Dios y con la auténtica 

“inteligencia espiritual”: 

A.- Aquellas personas comprometidas con el “amor” de Dios. 

La fe de hombres y mujeres sencillos que quieren caminar a su 

lado para alejarse del egoísmo, la soberbia y la maldad humana. 

Las personas necesitan andar por el camino de Dios para poder 

iluminar a los demás. 

B.- Aquellas personas desmotivadas y con dudas, cuya fe da 

altibajos y les cuesta aceptar a Dios. Cuando no les interesa, se 

olvidan de Dios porque les compromete a hacer cosas que no 

les apetece realizar: como perdonar, ayudar, querer, no juzgar, 

no pensar mal, etc. Todo esto es difícil de cumplir porque 

piensan que ataca su libertad y forma de “Ser”. Muchas de estas 

personas no tienen fe, sino una devoción o religiosidad popular 

basada más en la superstición para obtener suerte y salud, que 

en un verdadero proyecto de vida que se sustente en Dios.  

C.- Aquellas personas que viven la “presencia ignorada de 

Dios”. El sufrimiento, la pobreza, la resignación ante las 

injusticias, la violencia de todo tipo, los abusos de poder, las 

enfermedades y epidemias, incluso la muerte, etc.; estas 

experiencias les hace perder toda esperanza de vida en Dios y 

su Iglesia, de la que se alejan. 

En la confrontación con Dios, las personas aprendemos a 

preguntar cuál es el significado de esta fe, hacia donde va y cuál 

es su objetivo. El fin último de la fe es el Dios que transforma 

a las personas y les hace caer en la cuenta de que el “amor” es 

la razón de ser y existir.  

Por último quiero recordar que, a pesar de las dificultades que 

nos separan de Dios, siempre nos invita a caminar firmes en la 



95 

fe, en el buen camino y hacia la buena dirección. Confiar en 

Dios humaniza el “corazón” y consigue proyectos de vida que 

nos hacen tomar en serio el presente para abrirnos a un futuro 

mejor. El "amor” de Dios está presente en este compromiso 

transformador y regenerador. 

5.4.2.- “ESCUCHAR” COMO CAMINO HACIA LA 

“INTELIGENCIA ESPIRITUAL” 

5.4.2.1.- El “escuchar” en el ambiente bíblico 

En el Antiguo Testamento bíblico el verbo hebreo “sama” 

significa “oír” tanto el fenómeno de la percepción acústico-

sensitiva, como la aceptación espiritual, es decir, el “escuchar 
atento” una manifestación, noticia o mensaje de Dios o de las 

personas. 

La audición tiene muchísima más importancia en la revelación 

bíblica que en el mundo griego clásico o en el helenístico, 

porque Dios sale al encuentro de la persona con su palabra, 

teniendo éste como tarea el “escucharla”.  

Dos ejemplos pueden aclarar este hecho: Dios se reveló a 

Moisés en la zarza ardiendo (Ex 3, 1ss.), y al profeta Isaías 

cuando fue llamado en una visión en el Templo de Jerusalén (Is 

6, 1ss.). La misión que les encomendó la percibieron por la 

palabra, que tenía que “escucharse” y seguirse. Pero tanto aquí 

como en todas partes, la tarea divina y la misión profética iban 

unidas en el “ver” y en el “oír”.  

La tendencia a “escuchar” la Ley se afianzó -en el judaísmo 

tardío- en el culto sabático sujeto al de los sacrificios que tenían 

lugar en el Templo de Jerusalén. La sinagoga se convirtió en el 

centro de la comunidad judía más allá de las fronteras de Israel. 

La recitación del credo hebreo, el “Semá” (Dt 6, 4-9; 11, 13-21; 

Num 15, 37-41) resultaba para el judío piadoso una obligación 

que emanaba de la exigencia de vivir y de confesar su fe. Para 

el judío es muy importante recitar con sus propios labios todos 



96 

los días este credo, profesión de fe que conjuga el hablar y el 

oír: “Escucha, Israel…” (Dt 6, 4y ss.). 

Aunque cualquier miembro de la comunidad estaba autorizado 

a leer la Ley en el culto sinagogal, era el rabino quien tenía la 

autoridad para comentarla. Estos comentarios se transmitían al 

principio oralmente, fijándose más tarde por escrito (a partir del 

siglo II d.C.) en la Misná y el Talmud (literatura rabínica). De 

esta forma el “escuchar” fue ganando en el judaísmo mayor 

importancia.  

El Nuevo Testamento cristiano tradujo el verbo hebreo “sama” 

por el griego “akoúo”, no sólo con el mismo significado 

acústico-sensitivo, sino además como “escuchar” a Dios. 

5.4.2.2.-La sociedad no sabe “escuchar” 

En nuestra sociedad, la gente “oye” pero no “escucha”. La clase 

política “oye” los discursos del contrario, pero no “escucha” sus 

propuestas porque la ideología y los intereses electorales se lo 

impiden. Lo mismo sucede en los ambientes de trabajo, donde 

los juicios y prejuicios hacen que no se “escuchen” las 

necesidades de los compañeros. No digamos en los grupos de 

amistad, donde no se presta atención a los que se ignoran 

porque impulsos, obsesiones, manías o prejuicios. También en 

el seno de las familias ocurre algo parecido cuando están 

divididos sus miembros y dejan de hablarse. 

Si analizamos las instituciones públicas, las malas relaciones 

por intereses políticos hacen que no se pongan de acuerdo en el 

beneficio del bien común, ni “escuchan” las demandas 

ciudadanas por sus particulares luchas de poder y utilidad 

electoral. También en el orden mundial encontramos el mismo 

bloqueo de sordos. Los conflictos entre países, los intereses 

comerciales, la hegemonía territorial, farmacéutica y 
armamentística hacen que sus representantes no se “escuchen” 

unos a otros en las convenciones y comisiones internacionales. 



97 

La sociedad no debe “oír” tanto y “escuchar” más. El diálogo 

se hace estéril cuando las personas no “escuchan” para ponerse 

de acuerdo. Si no somos capaces de “escuchar” al que vemos 

delante con sus defectos, mal podremos “escuchar” en oración 

a Dios al que no vemos.  

5.4.2.3.- Saber “escuchar” nos acerca a la “inteligencia 

espiritual” 

No es lo mismo “oír” que “escuchar”. Muchas personas 

(creyentes e incrédulos) no “oyen” a Dios como se debe; 

tampoco están abiertas a conocerlo en su palabra.  

Pero cuando lo “oyen” a través del sufrimiento humano, las 

enfermedades, las injusticias sociales, los enfermos, los 

refugiados, los pobres, los vulnerables, los olvidados y 

despreciados de la sociedad, etc., Dios pasa desapercibido 

porque el centro de atención está en el propio “ego”, así como 

en otras realidades y dioses particulares.  

A través de la “inteligencia espiritual” la persona “escucha” a 

Dios. Y cuando lo “escucha”, deja que cale y actúe dentro del 

interior y en la conciencia. Esta actitud hace que el mensaje de 

Dios penetre con actitud abierta. En cualquier caso, es bueno 

“escuchar” a Dios en el interior para mejorar como personas y 

abrirnos a una verdadera “inteligencia espiritual”: una vida de 

fe, “amor”, bondad, respeto y aceptación del otro. No se puede 

ser creyente “a solas”, sino al lado de Dios.  

Dios no pretende llevar a nadie al huerto, comer el coco, 

imponer normas, doctrina o ideología; sino que las personas 

sean como son. Dios quiere que seas tú mismo, y que a tus ideas 

y forma de “Ser” le apliques “amor”.  

Cuando a tus razonamientos, valores, principios e ideología le 

aplicas “amor”, cambia la forma de entenderte y de entender el 
mundo que te rodea. En las creencias religiosas no hay normas, 

sino formas de pensar, sentir y “Ser”. 



 



 

6.- ACTITUDES QUE FAVORECEN LA 

“INTELIGENCIA ESPIRITUAL” 



100 

6.1.- EL “AMOR”: ÚNICO CAMINO HACIA LA 

“ESPIRITUALIDAD” 

6.1.1.- EL “AMOR” NOS UNE A DIOS Y AL PRÓJIMO 

Dios es “amor” y lo profundamente humano de la persona 

consiste en la llamada de Dios a unirse con Él. Sólo 

respondiendo al “amor”, la persona se convierte en hijo de 

Dios, y la unión de ambos en comunión y en propia 

promoción30. 

La primera referencia bíblica sobre la rebelión de las personas 

contra las personas la encontramos en el relato de Caín y Abel 

(Gn 4, 3-15). Este enfrentamiento define muy bien una locución 

latina que utilizó el filósofo ingles Thomas Hobbes: “Homo 
homini lupus est” (el hombre un lobo para el hombre). 

En este relato, Dios siente predilección por los humildes (Abel) 

y desdeña las grandezas terrenas (Caín). El camino hacia el bien 

pasa por la humildad, el camino que vencerá al pecado pasa por 

la sencillez. Sólo los humildes y sencillos de “corazón” pueden 

“ver” y comprender los misterios de Dios, que son los misterios 

del bien frente al mal. La condición humana sigue teniendo las 

mismas miserias, defectos y conductas maléficas y egoístas 

hace miles de años, una constante en la historia de la 

humanidad. 

Pero esta actitud maléfica del Ser Humano (impulsado por el 

egoísmo, la soberbia y la venganza) se opone al doble 

mandamiento: “el amor a Dios y al prójimo” (Gn 20, 3; Mt 22, 

40). El odio y desprecio entre las personas, los juicios y 

prejuicios, el crimen, la guerra, la violencia de género y vicaria; 

los conflictos personales, interpersonales y familiares; así como 

todo lo negativo que subyace de la propia condición y 

naturaleza humana son fruto y consecuencia del pecado 

30 MELQUIADES, A.; “San Juan de la Cruz: maestro de la espiritualidad”, Ed. 

Temas de hoy, Madrid, 1996, p. 21. 



101 

entendido como todo aquello que supone “no amar” a Dios, a 

uno mismo, al prójimo y a la propia naturaleza.  

En vista de lo que Dios tolera en nuestro tiempo y de lo que las 

personas dicen y hacen en su nombre, ante la crueldad, las 

guerras, el hambre y la violación de los derechos humanos, 

muchos creen no poder hablar ya más del “amor” de Dios. 

Y sin embargo, Dios habla porque su “amor” corresponde a 

nuestro “amor” entendido como al más lejano: el enemigo. Si 

la fe no es activa en el “amor”, no es fe. Y el “amor” que no se 

nutre del perdón hacia el prójimo se pierde en un humanismo 

que, como Ley o moral, se olvida de la palabra de Dios.  

El “amor” al prójimo en la Biblia no tiene su fundamento en un 

ideal humanístico y altruista, sino que es siempre consecuencia 

de la relación ente Dios y las personas. Gracias a esta conexión 

se favorece la relación entre la persona y su prójimo. 

6.1.2.- POR EL “AMOR” CAMINAMOS EN LA LUZ 

ESPIRITUAL 

Dios es la luz espiritual que alumbra el camino de nuestras 

tinieblas y oscuridades personales. Muchas personas quieren 

caminar con Dios para dejar atrás la oscuridad interior de la 

vida que se vincula con las propias cegueras y sufrimientos.  

La fe en Dios implica caminar y estar en “luz espiritual”. 

Caminar en la oscuridad interior genera desánimo y tristeza: 

nosotros somos nuestros propios enemigos porque no sabemos 

vivir la sencillez de la vida, verla desde una perspectiva de 

“amor” como proyecto vital y espiritual. Este “amor” no se 

alimenta desde la autosuficiencia personal, sino confiando en 

Dios. 

La “inteligencia espiritual” se convierte en el mejor símbolo 

que expresa una conducta llena de “amor”. Si Dios es “luz 

espiritual”, también es “amor” igualmente. Y no habrá vida 



102 

humana auténtica si no se descubre en ella una prolongación de 

ese “amor”, que es la misma esencia divina.  

Por ello, quien “ama” a su hermano, mora en la “luz espiritual”. 

En cambio, “el que dice que está en la luz y aborrece a su 

hermano, se halla en realidad en las tinieblas” (1Jn 10, 11-12), 

es decir, en la ausencia y lejanía de Dios. Nadie es conocedor 

de la esencia del otro Ser Humano si no lo “ama” de veras; 

sentir empatía no es “amar”, sino conectar y sentir afinidad.  

Los “no creyentes” utilizan la palabra empatía. No se trata de 

empatía, no es ponerse en el lugar del otro, sino “amar” al otro 

para aceptarlo como es. Hace poco escuche una conferencia en 

la que la ponente decía que la madre tiene empatía hacia el bebé 

que lleva en sus entrañas. Una madre no siente empatía, sino 

“amor” con mayúsculas desde el mismo momento que acepta 

su maternidad. 

En esta misma línea conviene destacar que en los libros de texto 

de filosofía y ética nunca aparecen las palabras “amor” y 

perdón; tampoco son pronunicadas en el aula, ni en sus 

conferencias y libros. Se habla más bien de “empatía” hacia las 

personas en un contexto de ética social y personal.  

Los filósofos no enseñan a “amar”, sino a respetar. El respeto 

es importante, pero no suficiente, pues el respeto sin “amor” 

está vacío y no acepta en su integridad. El verdadero “amor” 

nace de dentro hacia afuera, una visión que va más allá que el 

simple hecho de ponerse en el lugar del otro. 

Cada día es preciso orientarse de nuevo hacia la 

“espiritualidad”. El que pierde todo contacto con Dios ya no es 

capaz de vivir como creyente o en humanismo, ni transformar 

el pequeño-gran mundo que le rodea. ¿Cómo puede el que está 

en la sombra o en penumbra convertirse en luz del mundo? La 

fe en Dios nos ilumina para alumbrar no sólo la oscuridad de 
nuestra propia vida, sino también la del mundo y la de los 

demás haciéndonos testigos firmes del “amor” de Dios.  



103 

6.1.3.- LA AUSENCIA DE “AMOR” NOS ALEJA DE LA 

“ESPIRITUALIDAD” 

6.1.3.1.- Sin “amor” nos alejamos de Dios 

Las personas que se alejan de la vida espiritual y no tienen 

comunión alguna con Dios, se encierran en sí mismos en un 

infierno existencial.  

Este abismo es para ellas: la guerra, vivir en un matrimonio 

desecho, la violencia de género y vicaria, la violación de los 

derechos humanos y las conciencias, las intrigas llenas de odio 

por parte del ambiente social e interpersonal, sentirse solo, etc. 

También las cárceles, los campos de trabajo y de concentración, 

las incómodas, los penosos contratos laborales y salarios 

basura, las situaciones perjudiciales para la salud, el tráfico de 

armas, el tráfico de seres humanos, la explotación de niños, el 

enriquecimiento de las farmacéuticas, el bullying, el mobbing, 

los casos de corrupción política que buscan la impunidad para 

enriquecerse injustamente con tratos de favor y el dinero de los 

contribuyentes, incluso podemos añadir la pandemia de 

Covid19 donde murieron miles de personas llenas de vida, etc. 

Entonces, las personas no cuentan sino consigo mismas para 

dejar de “Ser” juguetes de todos los poderes y fuerzas malignas 

que traen consigo: destrucción de la relación interhumana, 

destrucción del mundo del trabajo, aniquilación del derecho, de 

la justicia, de la honradez en la ética personal y social, el 

vaciamiento del sentido de la existencia y la carencia total del 

“amor”, como dijo Jean Paul Sartre31. 

En resumen, las personas se complican la vida porque en el 

proyecto vital falta “amor”, ilusión y alegría. Cuando se 

desentienden de Dios, se hallan lejos de su “amor” y, por 

consiguiente, ya están sometidos y viviendo en el infierno, en 

31 SARTRE, J.P.; “A puerta cerrada”, 1944, p. 176. 



104 

su propio vacío existencial. En efecto, si Dios es “amor”, una 

vida sin Dios esta avocada a vivir en el infierno vital y espiritual 

presente y futuro. 

La verdad del “amor” de Dios no es que no ocurran cosas en 

nuestras vidas (enfermedades, catástrofes, conflictos, 

sufrimiento, traumas, etc.) sino la promesa de que estará a 

nuestro lado cuando sucedan para entenderlas y superarlas.

6.1.3.2.- Sin “amor” no hay “inteligencia espiritual” 

Hoy se entiende por pecado todo pensamiento, palabra u obra 

contraria al “amor”, es decir, el “no amor” (el pecado). ¿En qué 

circunstancia se plasma esta falta de “amor”? 

A.- Cuando no respetamos y amamos nuestro propio cuerpo y 

nuestro mundo interior (el alma). El equilibrio personal se 

consigue cuando las personas, además de cuidar la “dimensión 

corporal”, desarrollan también la “dimensión espiritual”, es 

decir, la propia intimidad. 

B.- Cuando rompemos con Dios y nos creemos autosuficientes; 

cuando le retamos a que se someta a nuestra voluntad para que 

las cosas salgan como nosotros queremos. 

C.- Cuando dejamos de “amar” y somos insensibles hacia el 

prójimo. Muchas veces nuestra soberbia hace que seamos duros 

e indiferentes ante el dolor de nuestros semejantes, 

convirtiéndonos en la causa de su sufrimiento. Una relación que 

debería estar marcada por el respeto y la igualdad, se rompe 

para ocasionar desigualdad, dolor, angustia, marginación, 

violencia de todo tipo, odio, venganza, desprecio, etc. 

D.- Cuando no amamos el bien común y lo que nos rodea, 

incluso manteniendo un dominio tiránico de la naturaleza: 

recursos naturales, residuos y contaminación, tala de árboles, 

calentamiento global, etc. 

Pero nunca hay conciencia de pecado (conciencia de que “no 

hay amor”), si no hay conciencia religiosa. La vida 



105 

aparentemente intachable de las personas se justifica a sí 

misma, camuflando su impiedad en los prejuicios y el 

enjuiciamiento soberbio hacia los demás: la propia falta de 

“amor” sobrepasa todos los límites.  

Las personas piadosas reclaman fácilmente a Dios en su favor, 

en lugar de dejarse liberar en favor de los demás. La falta de fe 

consiste en no echar mano de la libertad que se nos ha dado, en 

dejarnos arrastrar por la holgazanería y en no querer darnos 

cuenta de que debemos dejar que actúe cuando hay falta de 

humanidad o necesidad vital de ella. 

En definitiva, la “inteligencia espiritual” hace que el creyente 

sea más feliz, no plenamente feliz, sino un poco más feliz 

porque le abre al “amor”, a ver las dificultades, los enemigos, 

la familia y la propia vida desde otra perspectiva y con 

esperanza hacia adelante. Sólo el “amor” nos hace conectar con 

la esencia de la vida y viajar dentro de nosotros mismos. Sólo 

el “amor” da la serenidad y la paz interior necesaria para 

entender lo que nos pasa y superar muchas dificultades 

afectivas como la soledad, el miedo (origen de la ansiedad) y 

cualquier forma de expresión del sufrimiento humano. 

Para el cristianismo, Dios se hizo hombre en Jesús de Nazareth 

para dignificar al Ser Humano por medio del “amor”; se hizo 

hombre para que la persona pueda “Ser Dios”. ¿Cómo puede 

ser que sea Dios? No tenemos el poder y la misericordia de 

Dios, pero de alguna manera somos de Dios porque podemos 

“amar” como Él. Cuando amamos así, somos semejantes a 

Dios. 

6.1.3.3.- Sin “amor” no hay compromiso 

Sólo el “amor” nos abre a una mirada que no es sólo personal, 

sino profundamente social y comunitaria. Nos invita a 
comprometernos con los más desfavorecidos, a luchar por la 

justicia y por la dignidad de cada persona. Esta es la esencia de 



106 

la misión cristiana: un “amor” que no se queda en palabras, sino 

que se hace acción, que se compromete con la realidad de los 

que más sufren. La fe nos muestra que el “amor” de Dios no es 

selectivo ni exclusivo, sino que abarca a todos, especialmente a 

los que son rechazados y excluidos. 

El “amor” abre a una espiritualidad misionera que llama a salir 

de nosotros mismos y a ir al encuentro de los que están en las 

periferias, de aquellos a quienes el mundo considera 

insignificantes; que trasciende fronteras, que no se limita a un 

grupo o a una cultura, sino que es universal. 

Una mirada a Dios invita a creer que, a pesar de todas las 

dificultades y de todas las injusticias, su “amor” sigue presente 

en el mundo y sigue transformando “corazones”. Y esta misión 

no se realiza en grandes discursos o en proyectos grandiosos, 

sino en el gesto humilde de quienes saben verlo en lo pequeño, 

en lo frágil, en lo sencillo. 

Por tanto, la misión cristiana es una misión de ternura y de 

compasión. Es una misión que lleva a abrazar a los que sufren 

y a caminar junto a los que están solos. Porque en el rostro de 

cada persona necesitada, de cada Ser Humano que sufre, está el 

rostro de Dios. Esta es la universalidad del Evangelio: un 

“amor” que se entrega sin reservas, un “amor” que se abaja para 

encontrarse con el otro, un “amor” que transforma porque se 

hace cercano, sensible y tangible. 

6.2.- EL “SERVICIO AL PRÓJIMO”: COMO 

“INTELIGENCIA ESPIRITUAL” 

6.2.1.- “SERVIR” EN EL ANTIGUO TESTAMENTO 

Las lenguas clásicas y las modernas designan la palabra 

“servicio” y sus derivados como una actividad impuesta por 

otra persona o voluntariamente aceptada, cuyo provecho o 

utilidad redunda en beneficio de la persona o cosa a la que se 

sirve. El servicio no excluye la recompensa, sino que aspira 



107 

conscientemente a ella o, en todo caso, la recompensa puede 

seguirse del servicio. 

El Israel bíblico emplea la palabra hebrea “’abad” en el sentido 

de “servir a Dios” y al prójimo. A través de este “servicio 

divino”, la persona queda liberada del dominio del pecado (el 

“no amor”), sólo así adquiere la verdadera libertad. Esta 

concepción teológica se encuentra en numerosos relatos. El 

más significativo es cuando Moisés exige al Faraón que libere 

a los israelitas “para que sirva a Dios” (Ex 4, 23; 7, 26) en el 

culto, igual que lo hacían el resto de pueblos antiguos 

circundantes. 

No obstante, es característico del mundo bíblico el hecho de 

que el verdadero “servicio a Dios” no se realice a través de un 

culto ejecutado con exactitud conforme a unas reglas, sino a 

través de la obediencia a la “voz del Señor”. 

6.2.2.- “SERVIR” EN EL NUEVO TESTAMENTO 

En el Nuevo Testamento cristiano se suelen utilizar tres grupos 

de palabras griegas para significar el “servicio”: 

- “Leitourgéo” designa originariamente el servicio voluntario 

en la comunidad política y, a partir de aquí, designa más tarde 

el ministerio cultual del sacerdote. 

- “Laireúo” el acento se pone al principio en el ministerio 

cultual, y luego el vocablo pasa a designar la actitud interior de 

la persona religiosa.  

- “Diakonéo” y sus derivados, de acuerdo con su significado 

originario, se emplea por lo general para expresar la ayuda 

personal (y no sólo físico-material) a las otras personas. 

“Diakonéo” adquiere su significado a partir de la persona de 

Jesús de Nazareth y de su evangelio (Mc 10, 45). Se convierte 

en un término característico con el que se designa la actividad 

del “amor” al hermano y al prójimo (que procede del “amor de 
Dios”), así como la realización de la “koinonía” o comunidad. 



108 

El servicio de Jesús a las personas y a sus discípulos es una 

muestra del “amor” de Dios que se realiza en el “servicio”: “Yo 

estoy entre vosotros como quien sirve” (Lc 22, 27), y “este 
hombre no ha venido a que le sirvan, sino a servir” (Mt 20, 28). 

Pero la enseñanza más grande de Jesús a sus discípulos se hace 

patente cuando dice: “el más grande entre vosotros que se haga 

último y servidor de todos” (Lc 22, 26; Mt 20, 26). El don que 

cada uno haya recibido ha de ponerlo al servicio de los otros 

(1Pe 4, 10), es decir, el que da de comer al hambriento, alberga 

al que no tiene hospedaje, viste al desnudo, visita al enfermo o 

al prisionero (Mt 25, 35ss.). 

6.2.3.- EL “SERVICIO” NOS VINCULA A LA 

“INTELGIENCIA ESPIRITUAL”  

La palabra “servir” caracteriza originariamente en nuestras 

lenguas una relación de dependencia con respecto a una 

persona de rango superior, en la que los propios deseos o 

intereses son subordinados a los del otro; las fuerzas y las 

capacidades propias son puestas a su disposición y empleadas 

en su provecho. 

El hecho de que el vocablo griego “diakonéo” se convierta en 

un término predilecto del Nuevo Testamento, muestra una 

tendencia consciente y voluntaria a poner de relieve que: el 

principal signo de la existencia cristiana es el “servicio 

recíproco”, el vivir para el otro, el darle la primacía. Puesto que 

Jesús dio su vida por los demás, el “servicio” incluye siempre 

la renuncia, la humildad y el sacrificio. La persona mira más a 

la compasión y al sentimiento agradecido que al 

reconocimiento y la recompensa. 

Para el cristianismo y para todas las religiones mayoritarias del 

mundo, el “amor al prójimo” es la expresión más alta porque 

proviene de Dios, la razón de “Ser” de todo creyente. El 

“servicio” como “amor” debe ser uno de los pilares 



109 

fundamentales de la “inteligencia espiritual”, pues para 

alcanzarla, se debe tener en cuenta las palabras de Jesús: “Si 

alguno quiere ser el primero, que sea el último de todos y el 

servidor de todos” (Mc 9, 35); “El que quiera entre vosotros 
llegar a ser grande, será vuestro servidor, y el que quiera entre 

vosotros ser el primero, será vuestro siervo” (Mt 20, 26-27). 

Pero esta acción “diaconal” como “servicio” no puede 

reducirse a una dimensión meramente “interna”, sino que ha de 

extenderse a todos, o mejor, a aquellos que están más 

necesitados de ella. Esta acción “diaconal” ha de ir 

acompañada del testimonio, pero también puede constituir por 

sí misma un testimonio. Así pues, la “leitourgía” del servicio a 

Dios, la “diakonía” del servicio al prójimo y la “martyría” en 

cuanto entrega y servicio de la propia vida personal están 

estrechamente unidos entre sí. 

Para entender mejor el “servicio” como entrega y donación de 

“amor” hacia el prójimo, basta poner el ejemplo de las madres 

y los padres. La maternidad es una entrega total por “amor” a 

los hijos durante toda la vida, gratis, sin recibir nada a cambio. 

Ya pueden los hijos despreciarlos, no visitarlos, enviarles a una 

residencia porque molestan, incluso negarles; que los padres 

siempre estarán queriendo y sirviendo. Ya pueden los hijos 

fracasar, robar, matar o delinquir de mil formas, que los padres 

y madres seguirán donándose a sus hijos.  

Por consiguiente, estar “sirviendo” continuamente a pesar de la 

dificultad, es el mejor ejemplo para comprender que “servir con 

amor” al prójimo, al enemigo, al rival, al que le tengo manía, 

etc., no sólo nos acerca a Dios a pesar de que no creamos, sino 

que nos hace partícipes de la “inteligencia espiritual” para 

demostrar grandeza de miras y un ejemplo de vida para los 

demás. Los creyentes tenemos una misión, una “martyría”: dar 

la vida por el prójimo con nuestro testimonio. Esta la única 

forma de que los “no creyentes” vean y descubran a Dios; Él 
habla a través del testimonio y de la forma de actuar de los 

creyentes. 



110 

Pero para demostrar que Dios habla a través de nosotros, es 

necesario que “sirvamos” aunque implique sacrificios y 

renuncias por “amor”: suficiente con una sonrisa aunque no se 

tenga ganas (el otro la puede necesitar y agradecer), no ser tan 

mal pensados, contrastar nuestros prejuicios para no despreciar 

a nadie, cuidar nuestro vocabulario para no herir y hacer sufrir, 

no calumniar, no proyectar mis preocupaciones y miserias para 

dejar de alarmar a los demás, ser honrado y parecerlo; ser 

humilde (cercano y accesible), además de evitar la envidia, el 

odio, el orgullo, la venganza y la mentira. 

También Dios habla cuando somos buenos enfermos y no nos 

aprovechamos de la enfermedad, buenos trabajadores y 

compañeros, no criticamos a la gente por detrás para envenenar, 

destruimos o sembramos discordia, cuando dejamos de ser 

generosos, cuando aparentamos lo que no somos y nos 

ponemos caretas, etc.  

6.3.- LA ORACIÓN ENSEÑA A LA “INTELIGENCIA 

ESPIRITUAL” 

6.3.1.- LA ORACIÓN EN EL ANTIGUO TESTAMENTO 

El vocablo hebreo “sa’al”, que se traduce por “exigir, desear, 
pedir” (Dt 10, 12; Jue 5, 25; 1Sam 12,13; Job 31, 30), adquiere 

el significado de “orar, implorar”; y aparece ligado al 

agradecimiento a Dios por haber escuchado una plegaria (1Sam 

1, 20; Sal 105, 40). También puede significar “preguntar, 

informarse” (Gn 24, 57). 

Por los textos bíblicos descubrimos que la oración desempeña 

un papel decisivo, pues lo característico y esencial del Pueblo 

de Israel es la relación con su Dios. De aquí que toda su historia 

esté penetrada y sostenida por la oración como la forma de 

hablar y dirigirse a Él. En todos los puntos importantes de esa 

historia de salvación aparece la persona en diálogo permanente 

con Dios. 



111 

Por tanto, la oración veterotestamentaria se caracteriza porque 

va dirigida a Dios y se ha revelado como tal a su Pueblo (1Re 

8, 22ss; 2Re 19, 15). Por eso los israelitas oran siempre a un 

Dios que no es mudo (Gn 18, 22-33) y escucha sus oraciones 

cuando están en sintonía con su voluntad (Sal 17, 6ss.). 

La oración también juega un importante papel en la religiosidad 

del judaísmo tardío. La ortodoxia de los fariseos empieza a 

reglamentar la piedad devocional. Esto no sólo afecta a las 

oraciones empleadas en el culto sinagogal (entre las cuales se 

encuentra el “Semá Israel” (Dt 6, 4ss.) y las 18 plegarias del 

“Smone Esre” que se remonta a una época anterior), sino 

también a la oración privada (llevan filacterias o “tefilim” en el 

brazo izquierdo y en la frente). En este último período, existe 

una notable uniformidad entre las plegarias tradicionales en uso 

entre los rabinos. La oración lleva también la impronta de la 

idea de mérito que impregna toda la religiosidad posterior, 

especialmente en tiempos de Jesús de Nazareth (a partir del 

siglo I de nuestra Era). 

6.3.2.- LA ORACIÓN EN EL NUEVO TESTAMENTO 

El vocablo griego del Nuevo Testamento “proseúchomai” (que 

traduce el hebreo “Sa’al”) designa la oración en el sentido más 

amplio y expresa toda manera de entrar en contacto con Dios. 

También es frecuente “aitéo” que significa “suplicar, pedir”. 

El Evangelio de Mateo declara como regla fundamental en el 

Reino de Dios que predica Jesús de Nazareth, que la oración es 

escuchada: “el que pide, recibe” (Mt 7, 8). La invitación a orar 

y la promesa unida a ella “pedid y se os dará” se apoyan en esta 

norma fundamental.  

Mateo también pone de manifiesto que Dios es un Padre que 

“ama” a los suyos más que a los padres de la tierra “aman” a 
sus hijos y, puesto que les “ama”, no puede dejar de escuchar 

sus súplicas para dar lo que necesitan (Mt 7, 9-11).  



112 

El fundamento último de esta certeza que tiene el que ora es que 

será escuchado desde la bondad y el “amor” paternal que Dios 

da a través de Jesús. Aquí también está contenida 

implícitamente otra certidumbre: Dios es un Dios vivo que 

“ve”, “escucha” y tiene buen “corazón”. 

La oración neotestamentaria se dirige tanto a Dios como a 

Jesús, a quien se le llama “Kyrios” (Señor). Con ello queda bien 

claro que la auténtica oración no ha de entenderse como un 

monólogo, sino como un diálogo en el que el orante aprende 

también a escuchar en silencio la palabra y el mandato de Jesús. 

Por consiguiente, la oración es también algo muy personal y 

concreto, un auténtico diálogo con Dios o con Jesucristo. 

6.3.3.- LA ORACIÓN NOS UNE A LA “INTELIGENCIA 
ESPIRITUAL” 

La oración es una necesidad de diálogo interior y una respuesta 

humilde y sincera de la persona con Dios. La oración no es un 

momento, es un camino. Nos ayuda a descubrir poco a poco 

quien es Dios, su misterio, sus valores, su propuesta, sus 

sentimientos y el “amor” con que nos busca y acoge. 

Por la oración la persona entra en relación directa con Dios, es 

decir, “cree”. De aquí que la oración y la fe tengan los mismos 

presupuestos: sólo son posibles porque Dios, abandonando su 

soledad y su ocultación, rompiendo su silencio, revela a la 

persona su “Ser” mismo y su voluntad que le habla.  

La persona sólo puede entrar en relación con Dios porque Dios 

entra en relación con ella y le transmite de antemano su palabra. 

En la oración la persona se sitúa ante la llamada y el 

ofrecimiento de Dios. Por eso la oración es, en último término, 

la respuesta de la persona a la palabra de Dios. 

Por tanto, la oración no se apoya en nosotros mismos, sino en 

el “espíritu de Dios” que está presente y endereza nuestra 



113 

oración. En el fondo, la oración, al igual que la fe, es don de 

Dios y obra de su “Espíritu Santo”. Siempre que una oración 

sube hasta Dios, allí está presente el “Espíritu Santo” que baja 

en su ayuda. Por la oración subimos los problemas a Dios, para 

que Dios baje a los problemas. 

En efecto, la oración no sólo ayuda a entablar amistad con Dios 

y conocer su misterio de “amor”, sino que también nos sitúa en 

la vida real para ver los problemas particulares y la realidad que 

nos rodea –incluso al prójimo- con los ojos de Dios y bajo su 

perspectiva de “amor”. Por la oración escuchamos a Dios y nos 

escuchamos tal y como Dios nos ve y nos sueña. 

Ser orante hoy es vivir el seguimiento de Dios con todas las 

consecuencias. Ser orante es abrirnos a la “inteligencia 
espiritual” que vive, experimenta y saborea a Dios. No se puede 

“Ser espiritual” si no hay oración. No se puede “Ser espiritual” 

si no hay sintonía con Dios en la oración. No se puede “Ser 

espiritual” si no hay diálogo con Dios en oración. Por la oración 

Dios no sólo actúa y nos enseña a escuchar nuestro interior para 

conocernos mejor, sino también que descubrimos lo que quiere 

de nosotros y de los demás. La “inteligencia espiritual” se 

desarrolla en la oración.  

6.4.- EL SUFRIMIENTO FAVORECE LA 

“INTELIGENCIA ESPIRITUAL” 

6.4.1.- EL SUFRIMIENTO EN EL ANTIGUO 

TESTAMENTO 

El pueblo de Israel entendía el sufrimiento como “un estar 

afectado”, de forma que la valoración de este “estar afectado” 

debe expresarse en conceptos adicionales: sentirse mal, 

encontrarse en una situación difícil, padecer, etc. Estas 

emociones provocan no sólo un sufrimiento físico, sino 
también espiritual porque se vinculan al pecado (el no “amor”). 



114 

En los textos sagrados aparecen con frecuencia los gritos del 

sufrimiento: lutos, derrotas y calamidades que dan origen al 

género literario de las lamentaciones bíblicas, especialmente las 

de Jeremías (Jer 1; 5). 

Profetas y sabios deshechos por el sufrimiento, pero sostenidos 

por la fe, descubren su valor purificador (Jer 9, 6), educativo 

(Dt 8, 5) y reconciliador como efecto benevolente y pedagógico 

de Dios (2Mac 6, 12-17). 

6.4.2.- EL SUFRIMIENTO EN EL NUEVO TESTAMENTO 

Jesús de Nazareth sufrió una agonía, un combate en medio de 

la angustia y el miedo en su pasión y muerte (Mc 14, 33 ss.; Lc 

22, 44), es decir, la pasión contra todo el sufrimiento humano 

posible, desde la traición de Judas en el Huerto de los Olivos, 

hasta sentirse abandonado por Dios (Mt 27, 46). 

La pasión de Jesús no significa la liberación “del Ser humano”, 

sino la liberación “para el Ser humano”. Su sufrimiento fue 

para Él prueba, en Él aprendió la obediencia (Heb 5, 8). Como 

probado por el sufrimiento, Jesús es modelo y ejemplo. Su 

sufrimiento contiene la exigencia de seguirle en el sufrir para 

entenderlo y asumirlo en la vida cotidiana, como lo hizo Él. 

Pero Jesús no sólo experimento el sufrimiento humano en su 

pasión y muerte, sino también padeció los poderes e influencia 

de Satanás; además de la enfermedad y muerte de los que le 

rodeaban. En todas estas ocasiones, su mensaje culmina en el 

“amor” al prójimo (Mc 12, 31).  

Este “amor” también se pone como ejemplo en la narración del 

buen samaritano (Lc 10, 25-37), convirtiéndose en la norma 

que sirvió de criterio para todos sus seguidores y discípulos. De 

ahí se deduce que la contemplación resignada es imposible, y 

de ahí también que la comunidad cristiana primitiva hubiera 

conocido la necesidad de preocuparse, con todas sus fuerzas, 

por los que sufren y los vulnerables. 



115 

6.4.3.- EL “SER” Y LA “NADA” COMO VACÍO 

EXISTENCIAL 

A las personas se les ha planteado siempre, al lado de la palabra 

“Ser”, la palabra “nada”. En realidad, de la “nada” no se puede 

hablar. Pero como la persona no puede decir las cosas sin hablar 

de ella, el concepto de “nada” existe. El concepto “nada”, 

etimológicamente viene de “res nata” (no hay cosa nacida). 

Las personas piensan en la “nada” porque en virtud de su razón 

pueden decir “no” a las cosas que se les ofrece. De modo que si 

piensa el “no-Ser” personal, piensa la “nada”. El animal no 

piensa; siente lo que “es”, pero no lo que “no es”. Es un 

concepto inventado por las personas. En la filosofía moderna la 

palabra “nada” ha cobrado una importancia capital porque se 

ha convertido casi en una obsesión. 

Racionalmente no puede explicarse el paso del “Ser” a la 

“nada”, ni a la inversa. Sin embargo, todo lo que nace muere o 

perece de alguna manera; todo tiene un tránsito. No es que se 

reduzca a “nada”, sino que se transforma en otra casa. Pero la 

Sagradas Escrituras dicen que Dios creó el mundo de la “nada” 

(Gn 1,1) y que puede ser aniquilado. Crear el mundo de la 

“nada” quiere decir, no tomar una cosa de la “nada” porque la 

“nada” no es cosa, sino poner “Ser” donde nada había. El haber 

sido, es la forma más segura de “Ser”. 

A este concepto no se puede llegar lógicamente. De la “nada” 

no puede decirse “nada”, porque cualquier predicado supondría 

algo. Si decimos tal o cual cosa ya deja de ser “nada”, ya es 

algo. Si las personas no tuvieran otras vías de conocimiento que 

la vía lógica, “nada” significaría simplemente el puro concepto 

negativo “no-ser”. Pero existen otras vías de conocimiento por 

los sentimientos, por las intuiciones, y porque una emoción 

total nos hace patente la “nada”. Esta patentización de la 
“nada” produce la angustia y ansiedad existencial: el “tedium 

vitae” (el tedio de la vida). El hecho de que esto ocurra y de que 



116 

se le preste tanta atención, indica que las personas tienen 

miedos y están sufriendo. 

Tras este sentimiento total de oscuridad parece como si el “Ser” 

huyese, se nos escapase y quedase sorprendido en la “nada”. 

Todo queda uniformado como “una silenciosa niebla” que 

iguala montes y valles, y en este vacío sentimos angustia por 

“nada”. La “nada” está ahí, revelándose en este sentimiento o 

temple de ánimo: “la angustia hace patente la nada”. Pero, 

¡Ahí de los que piensan que son algo¡, cuanto tienen que 

aprender de la vida. 

6.4.4.- VISIÓN CREYENTE DEL SUFRIMIENTO 

HUMANO 

El sufrimiento en sentido bíblico -ya sea el de Job, el de Jesús 

de Nazareth crucificado, o los padecimientos de Pablo de Tarso 

(2Cor 6, 5.5)- afecta al cuerpo-alma, es decir, a lo corpóreo y a 

la “inteligencia espiritual” (el mundo interior). Una reducción 

del concepto del sufrimiento a lo meramente corporal es algo 

demasiado superficial, y tampoco se adecúa al sufrimiento en 

sentido bíblico. 

Conviene recordar las palabras de Jesús de Nazareth cuando 

dijo que "Si alguno quiere venir en pos de mí, niéguese a sí 

mismo, tome su cruz y me siga” (Mt 16, 24; Mc 8, 34; Lc 9,23). 

Lo que vincula a los creyentes no es tanto el modo y la manera 

del sufrimiento, sino el “modo como se lleva” el sufrimiento 

que se impone personalmente a las personas. 

Para el cristianismo, Dios envió a Jesús al mundo de los impíos, 

incrédulos y ateos para sufrir con ellos en su alejamiento de la 

fe. Solo así Dios se hizo solidario con todas y cada una de las 

personas que sufren por cualquier causa, sea corporal o 

espiritual. 

Pero la gran pregunta es ¿Por qué Dios permite que suframos? 

¿Por qué existe el sufrimiento y el mal en el mundo? Contestar 



117 

a estas dos preguntas echando mano de una reacción atea acaso 

comprensible, o recurriendo a una teodicea racional, 

significaría buscar una respuesta fuera de la Ley de Moisés 

(para el judío), de la pasión de Jesús (para el cristiano), de la 

misericordia de Alá (para el musulmán) o en la “bodichita” de 

Buda (para el budismo). Pero precisamente en ella se advierte 

que Dios no está fuera de nuestro sufrimiento, sino que se sitúa 

dentro del mismo sufrimiento humano. 

La fe de cristianos, judíos y musulmanes no se dirige a un Dios 

que está por encima de todas las cosas, sino más bien se con un 

Dios que está ahí con las personas y su sufrimiento. Así pues, 

la defensa de un Dios totalmente instalado en el cielo e 

insensible al sufrimiento humano es inexacta. Para las tres 

religiones del libro la fe personal se manifiesta palpablemente 

en ese Dios que se solidariza en el mundo con el que sufre (Mt 

25, 40.45). 

Los creyentes se plantean estas preguntas: ¿Cómo es posible 

que Dios ame a las personas si les deja sufrir? Esta pregunta se 

resuelve con otra pregunta: ¿Cómo puede Dios amarnos tanto 

que se solidariza con nuestro sufrimiento? Tan sorprendente 

pregunta tiene una respuesta concluyente: lo cierto es que no es 

el sufrimiento de la persona, sino el “amor” de Dios lo 

enigmático a esta cuestión. Tenemos la garantía de que está a 

nuestro lado en el sufrir, lo que nos permite entenderlo y 

asumirlo para sufrir menos, sufrir mejor. 

Hoy la humanidad sufre hambre, violencia, enfermedad, 

epidemias, guerras, la privación de libertad, etc. Con el 

sufrimiento que genera todo esto al Ser Humano, surge para los 

creyentes la misión de liberar ese dolor físico y espiritual. Dios 

protesta por todas estas acciones que nacen de las personas y 

que, en aras de su libertad e intereses, generan mucho daño y 

mal en el mundo. Dios exige a los creyentes intervenir más allá 

del ámbito privado y religioso, y luchar contra cualquier forma 

de sufrimiento e injusticia social y personal que genera el 

egoísmo del Ser Humano. Este llamamiento también lo hace a 



118 

los “no creyentes” pues el mal no tiene justificación alguna en 

nuestra sociedad por culpa de la maldad humana. 

Lo único que da sentido a la vida es “amar” en el sufrimiento, 

“amar” al sufrimiento; “amar” en la dificultad. Sólo el “amor” 

da la sabiduría necesaria para mejorar como persona y dar 

sentido al sufrir y al problema que lo genera. Lo importante no 

verlo como un castigo divino sino como una oportunidad, una 

experiencia que nos acerca a Dios y favorece la “inteligencia 

espiritual”, un sentido profundo a la existencia humana. El 

sufrimiento deja de ser sufrimiento cuando encontramos en él 

un sentido, como suele ser el “amor” o el propio sacrificio. La 

vida no es inútil, sino una oportunidad. 

6.5.- LA MUERTE ENSEÑA A LA “INTELIGENCIA 

ESPIRITUAL” 

6.5.1.- LA MUERTE EN EL ANTIGO TESTAMENTO 

El antiguo Israel bíblico utiliza el vocablo “máwet” para 

expresar la muerte como fin definitivo de la persona (2Sam 12, 

15ss.). “Todos hemos de morir, somos agua derramada en 

tierra, que no se puede recoger” (2Sam 14, 14). La persona 

toma la tierra y se convierte de nuevo en polvo (Gn 3, 19). 

Frente a la muerte física, la Biblia también describe el estado 

de muerte existencial, que se describe como una situación de 

“silencio” (Sal 31, 18; 94, 17; 115, 17) y de “olvido” (Sal, 88, 

13), es decir, de soledad y ausencia de “amor”. 

El tiempo de la persona es limitado porque ha nacido para morir 

(Gen 3, 19-22). Los textos bíblicos nos dicen que los muertos o 

“refaim” (ser débil) sobreviven, ya que la muerte significa la 

pérdida de la vida, pero no necesariamente el cese de toda 

forma de existencia, dado que la vida es más que la existencia 

terrenal32. 

32 RUIZ DE LA PEÑA, J.L.; Op.  Cit. “La otra dimensión”, p. 75. 



119 

Esta situación de vida “post mortem” se desarrolla en el 

“Sheol33”, el lugar que designa las profundidades de la tierra34, 

lo profundo, lo subterráneo (Dt 32, 12; Is 14, 9); un lugar sin 

retorno (Job 7, 9-10; 10, 21; 16, 22) donde los muertos 

experimentan su existencia en otra dimensión. Para ir a él tienen 

que descender (Gn 37, 35; 42, 38; Num 16, 30-33; Is 14, 15), de 

ahí que a los muertos se les designe también con el tópico bíblico 

de “los que bajan a la fosa” (Sal 28, 1; 30, 4; 88, 5; 143, 7). 

6.5.2.- MUERTE Y SALVACIÓN EN EL NUEVO 

TESTAMENTO 

Jesús de Nazareth ha resucitado para una vida eterna (Heb 7, 

16), es decir, que ha arrebatado el poder a la muerte y al diablo 

(Heb 2, 14) para convertirse, con el poder de Dios, en Señor de 

muertos y vivos (Rom 14, 9).  

En efecto, Jesús toma sobre sí lo más inhumano de las personas 

en su muerte en cruz, para descender después al reino de los 

muertos (al “sheol” judío y el infierno cristiano) y llenarlo todo 

(Ef 1, 20-23). Con ello, recibe el poder sobre todos los seres en 

el momento que vence a la muerte -en ese reino del mal- con su 

resurrección a la vida. 

33 Para algunos, la palabra “Sheol” puede provenir del verbo hebreo “Schaal” 

(requerir, interrogar), por lo que sería un lugar del requerimiento, es decir, del juicio 

o el punto de partida de los oráculos de los difuntos. Otra hipótesis lo hace derivar de 
“Schol” (el país del Oeste), el lugar donde se pone el sol que representa la entrada en 

el mundo inferior. También hay quien opina que deriva de “Schaah” (ser desierto), 
por lo que sería la tierra sin vida. Sin embargo la terminología más parecida al sentido 

bíblico del término es la de “Schohal” (ser profundo) un mundo subterráneo, algo 

parecido al “Hades” griego o el “Arallu” asirio-babilónico. 
34 Todos los que morían descendían al “Sheol”, donde existía una igualdad absoluta 

para todos. Cuando Job deseaba haber muerto al nacer, añoraba: “ahora, muerto, 

descansaría, dormiría y reposaría con los reyes y los grandes de la tierra que se 
construyen mausoleos, con los príncipes ricos en oro y que llenan de plata sus 

moradas. Allí no perturban ya los impíos con sus perversidades, allí descansan los 

que codiciosos se afanaron, allí están en paz los esclavos, allí no oyen ya la voz del 
capataz, allí son iguales grandes y pequeños y el esclavo no está sometido al amo” 

(Job 3, 13-19). 



120 

El cristianismo cree en un Dios personal, Jesucristo, nos salva 

porque ha vencido al mal y a la muerte, llenándonos de 

esperanza presente y futura. Este convencimiento nos ayuda a 

seguir el mismo itinerario vital para alcanzar la salvación: 

vencer a la muerte existencial y al pecado (el “no amor”) y 

resucitar a una vida nueva para construir el reino del bien y del 

“amor” (el reino de Dios). 

6.5.3.- VISIÓN CREYENTE DE LA MUERTE 

Todos tenemos miedo a la muerte. El miedo a morir nos 

perturba y angustia. Consciente de ello, la sociedad quiere 

evitar que no tengamos contacto con la muerte. Los velatorios 

son más cortos y deshumanizados. Vestir al difunto es cosa de 

la funeraria. Los funerales se prefieren reducidos. La 

inhumación lo más corta posible. La visita a los cementerios 

una vez al año por Todos los Santos. Aunque reconocemos que 

la muerte es un negocio, sin embargo, agradecemos el servicio 

de funerarias para no implicarnos en los preparativos para 

pensar sólo en la vida.  

La “inteligencia espiritual” no sólo ayuda a superar mejor el 

duelo de la muerte con la esperanza de que los difuntos están 

en una vida mejor, sino que nos prepara para el último trance 

cuando llegue la nuestra. En ese crítico momento, la 

“inteligencia espiritual” nos enseña la gran lección de la vida: 

“nacemos para morir y morimos para vivir”. Pero en realidad 

lo correcto es decir que “nacemos para amar y morimos para 
ser amados por Dios”. Todas las religiones del mundo creen 

que hay vida después de la muerte.  

En la lápida funeraria de mi familia hay escrito un epitafio de 

Pablo de Tarso que dice: “Si vivimos, vivimos en el Señor; si 

morimos, morimos en el Señor; vivos o muertos somos del 
Señor” (Rom 14, 8). Este es el recordatorio que tiene que dar 

sentido a la vida, pues sabemos que Dios nos acompaña tanto 

en la vida como en la muerte. El judaísmo defiende que Dios es 



121 

Señor tanto de la vida como de la muerte. El cristianismo cree 

en lo mismo, porque la muerte ha sido vencida con la 

resurrección de Jesús de Nazareth. 

Muchos “no creyentes” y “agnósticos” ignoran y viven al 

margen de Dios mientras sus vidas va todo bien y gozan de 

buena salud. En el momento que sufren una enfermedad crónica 

grave o una discapacidad física congénita o como consecuencia 

de un accidente, utilizan a Dios y le piden el milagro de la 

sanidad.  

Este egoísmo personal también se pone de manifiesto cuando 

se entra a quirófano o cuando se intuye la muerte. En esos 

últimos momentos quieren que se rece por ellos, incluso una 

misa funeral “por si acaso” Dios existe y hay cielo. La 

condición humana no tiene remedio; desde que nacemos hasta 

que morimos el egoísmo y el orgullo nos acompañan hasta la 

misma muerte. 

Para muchos cristianos, hablar del fuego eterno en las 

profundidades del infierno donde reside el demonio y sus 

colaboradores, es escandaloso. Para ellos, hablar del castigo 

eterno del infierno contradice el mensaje sobre el Dios del 

“amor”.  

¿Tiene que desaparecer entonces de la predicación el tema del 

infierno como algo acristiano y que está por debajo de la 

religión, para poder mantener el mensaje del “amor” de Dios? 

Quien piense así deberá primero poner en claro que el mensaje 

del “amor” de Dios no puede desvirtuar la realidad de Dios: 

éste es y sigue siendo el Dios Santo. 

En el mensaje de Jesús también se descubre algo muy 

importante: se trata de la salvación temporal y eterna. La 

aceptación o rechazo del mensaje de Jesús tiene consecuencias 

temporales y futuras, desemboca en la alegría del reino de Dios 

o en el alejamiento de Él. La meta de la vida se puede ganar o

malograr en el sentido último y más profundo. Jesucristo, como 

hijo de Dios, puede describir la seriedad última de la decisión 



122 

hablando de las “tinieblas exteriores, donde serán los alaridos 
y el rechinar de dientes” (Mt 8, 12). El infierno es la exclusión 

definitiva a la salvación y comunión con Dios y con Cristo. 

Pero este alejamiento de la salvación, ese no tener comunión 

alguna con Dios, ¿comienza sólo con la muerte o el juicio? ¿No 

habrá que decir más bien que donde domina el alejamiento de 

Dios, donde quiera que se le abandona, donde dominan la 

incredulidad y el pecado (el “no amor”), allí se encuentran las 

personas encerradas dentro del infierno? ¿Es ahí justamente 

donde se les juzgará? (Jn 3, 18). ¿Acaso podemos encontrar la 

posibilidad de hablar del infierno de modo acomodado a 

nuestra sensibilidad moderna?  

El infierno no sólo es un estado de “falta de vida y amor” 

después de la muerte, sino también una vida sin salvación y 

esperanza en nuestra existencia humana: el “no Ser”, el “no 
amor”. Aunque este modo de hablar es frecuentemente 

figurado, algo acertado hay en él, pues desde el punto de vista 

bíblico el infierno no es únicamente algo que pertenece al 

futuro (o al más allá), sino que expresa la experiencia de una 

realidad alejada y alienada de Dios, en la que falta el sentido de 

vida, la alegría de vivir, la gracia, la bondad y hasta la belleza 

de la vida.  



 

7.- ACTITUDES QUE PERJUDICAN LA 

“INTELIGENCIA ESPIRITUAL” 



124 

7.1.- SIN “CAMBIO EXISTENCIAL” NO HAY 

“INTELIGENCIA ESPIRITUAL”  

7.1.1.- LA CONVESIÓN EN EL JUDAÍSMO BÍBLICO 

La Biblia utiliza variada terminología para expresar la 

conversión personal desde una visión teológico-religiosa: 

- “Hatah” (tropezar, pecar) se recoge en el libro de los 

Proverbios: “No vale afán sin reflexión: quien apremia el paso, 

tropieza” (Prov 19, 2).  

- “Hatah” también significa “equivocarse, errar”. Podríamos 

decir que, los pecados son, en realidad, errores que nos 

descentran; son tropiezos que nos hacen más dificultoso el 

camino. Pero lo importante es seguir a Dios; porque hasta el 

justo cae siete veces dice la Biblia (Prov 24, 16). Seguro que 

Dios los mira así, no como faltas de “amor” terribles que se van 

anotando en una minuciosa lista, sino como los tropiezos del 

niño que su Padre contempla con ternura. Un Padre que se 

apresura a levantarnos y acogernos en su abrazo, como así hizo 

con el hijo pródigo (Lc 15, 11-32).  

- El sustantivo “teshuvá” indica “vuelta, cambio de dirección 

(una rotación de 180 grados), inversión del camino”.  El 

movimiento profético (del 1000 al 332 a.C.) centra su mensaje 

en la persona que deja de ser espectadora y pasa a ser actora de 

su propio cambio interior. La persona se pone de pie y se 

pregunta: ¿qué estoy haciendo en este estado? 

- “Shuv” significa más bien “responder”. La persona responde 

a Dios convirtiéndose con Él, por Él y en Él; es lo que los 

griegos llaman metanoeo” (metanoia) o cambio de opinión y 

reflexión. 

Para el profeta Oseas, la conversión de las personas pone de 

manifiesto la ternura de Dios cuando exclama: “vuelve, Israel, 

al Señor tu Dios, porque has tropezado en tu iniquidad. 

Preparad las palabras que debéis decir y volveos al Señor y 



125 

decidle: aleja toda iniquidad; acepta lo que está bien y te 

ofreceremos el fruto de nuestros labios” (Os 14, 2-3). 

El profeta Ezequiel presenta un pequeño catálogo de virtudes 

altruistas relacionadas con el binomio caridad-

comportamiento: “El que sea justo y haga juicio y justicia, no 

banquetee por los montes y no alce sus ojos a los ídolos de la 

casa de Israel, no manche a la mujer de su prójimo... y no 

oprima a nadie, y devuelva al deudor su prenda, no robe y dé 

pan al hambriento y vestido al desnudo, no dé a logro ni reciba 

a usura, retraiga su mano del mal y haga juicio de verdad entre 

hombre y hombre, camine en mis mandatos y guarde mis leyes 

obrando rectamente, ése es justo, vivirá, dice Yahvé” (Ez 18, 5-

9). Es interesante observar que ya hace su aparición la virtud 

positiva de la caridad: dar pan al hambriento y vestido al 

desnudo. 

También el Salmista dice al respecto: “se recordarán y 

volverán al Señor todos los confines de la tierra, se postrarán 

delante de él todas las familias de los pueblos” (Sal 22, 28). El 

autor del libro de las Lamentaciones invita a que “examinemos 

nuestra conducta y escrutémosla, volvamos al Señor” (Lam 3, 

40). 

Incluso rabí Aquiba (martirizado por los romanos en el año 135 

de la Era cristiana) afirma que la mano derecha de Dios está 

siempre tendida para acoger cada día a los arrepentidos, y dice: 

“volved, hijos del hombre” (Sal 90, 3). 

Los judíos tienen unas fiestas estrechamente relacionadas con 

la conversión personal y colectiva35: la fiesta del “Rosh-ha 

Sahná” (Año Nuevo) y el “Yom Kippur” (Día de la 

expiación de los pecados): 

35 LOPEZ ASENSIO, A.; Op. Cit. “La judería de Calatayud”, p. 271 y 281. 



126 

- En la fiesta del “Rosh-ha Shaná” o año nuevo se hace el “

Tashlih” (que significa “arrojar”). Se busca la orilla de un río 

y se lee al profeta Miqueas: “El volverá a tener misericordia de 

nosotros y aplastará nuestros pecados. Tu arrojarás al fondo 

del mar todos nuestros pecados” (Mq 7, 19). A continuación se 

arrojan simbólicamente los propios pecados al agua para que se 

purifiquen. 

A la fiesta también se la conoce como el “Día del Juicio”, ya 

que tanto hombres como mujeres serán convocados el día del 

juicio final para que Dios los examine del “amor”. El toque 

del “Shofar” (cuerno de carnero sagrado) tiene el poder, 

como dice el Talmud, de hacer que Dios se levante del trono de 

la justicia para sentarse en el de la misericordia. 

- El día del Kippur”está consagrado íntegramente al ayuno. En 

este día Dios perdona todos los pecados cometidos contra él 

(pecados personales) y contra los demás (pecados sociales o 

colectivos). El perdón se hace efectivo si la persona se 

reconcilia consigo misma, y con el prójimo a quien ofendió. 

7.1.2.- LA CONVERSIÓN COMO “INTELIGENCIA 

ESPIRITUAL” 

La teología de la conversión-reconciliación del Antiguo 

Testamento es asumida y predicada por Jesús de Nazareth, que 

lo plasma en infinidad de parábolas. 

Gracias al mensaje evangélico, el cristiano es consciente que 

por el bautismo y su renovación constante durante toda la vida, 

se adhiere a Jesucristo y se convierte –como dice Pablo de 

Tarso- en templo del “Espíritu Santo” (1 Cor 6, 19). Gracias al 

bautismo, el cristiano continuamente está en proceso de 

conversión, es decir, muere al pecado y vive para Dios en Cristo 

Jesús (Rom 6, 11), vive de la vida misma de Jesucristo (Gal 2, 

20). La transformación así realizada es radical: nos despojarnos 

de nuestra condición de personas viejas por el “no amor”, para 



127 

revestirnos de personas nuevas (Rom 6, 6), nuevas criaturas a 

imagen de Dios (Gal 6, 15). 

El que se distrae, se sale de la ruta, se equivoca y tropieza, debe 

levantarse y volver de nuevo al camino de la vida. Nos espera 

el abrazo, la ternura, la cercanía, el “amor” y los abrazos de 

Dios. 

Pero para que esto suceda la persona debe convertirse al Dios, 

que no es otra cosa que volverse, dar media vuelta vital y 

existencial (un giro de 180 grados) y descubrir que Él nos 

acompaña en esa metamorfosis. 

Por eso, la conversión no es hacer cosas, sino volvernos a un 

Dios personal que está deseando que todos nos giremos para 

cambiar y dar la espalda al “no amor”. 

7.2.- EL PECADO NOS SEPARA DE LA 

“INTELIGENCIA ESPIRITUAL” 

7.2.1.- EL PECADO EN EL ANTIGUO TESTAMENTO 

En el hebreo bíblico hay varias expresiones para designar el 

pecado; desde “jet” que se aplica a una infracción menor, hasta 

“pesha” y “mered” que designan actos de rebelión contra la 

divinidad, o también “reshá” como acto deliberadamente 

malvado. 

Por consiguiente, el pecado en la Biblia viene a ser una realidad 

sumamente concreta que se genera cuando las personas 

abandonan o rompen con Dios, con lo que ello supone: 

violencias, rapiñas, juicios con prejuicios, mentiras, adulterios, 

perjurios, homicidios, usura, derechos atropellados, egoísmos, 

venganzas, odios, desprecios, prejuicios, envidias, traumas, 

etc.; en una palabra, toda clase de desórdenes individuales y 

sociales. De cualquier manera, es presentado como una 

violación de la palabra y del mandato de Dios (1 Sam 15, 23 

ss.; Sal 78), así como una falta y manera de causar daño. 



128 

Para comprender mejor el significado de pecado, debemos 

tener en cuenta las siguientes palabras sinónimas que utiliza a 

menudo la Biblia: falta, infidelidad, desobediencia, abandono, 

perfidia, fraude, mentira, injusticia, injuria, violencia, 

iniquidad, perversidad, desorden, trasgresión, desviación, 

perdición, negativa, rebelión, impiedad, idolatría, adulterio, 

prostitución, mancha y abominación. 

En la época de los Patriarcas y los Jueces se considera pecado 

cualquier transgresión o falta contra Dios y sus mandamientos, 

contra lo que Dios exige a las personas, un atentado contra la 

relación de ambos36, una desobediencia, una ofensa, una ruptura 

del pacto entre Él y Moisés en el Sinaí: “Tú serás mi pueblo, yo 

seré tu Dios” (Ex 34, 10-28). 

Pero el Pueblo de Israel toma verdadera conciencia del pecado 

en la época profético-monárquica (del 1000 al 332 a.C.), 

concepto vinculado también al de justicia y salvación personal. 

En este sentido, los profetas llaman pecado a todo lo que la 

persona hace contra la voluntad de Dios. Por el contrario, justicia 

es todo comportamiento que mantiene la relación con Dios. El 

movimiento profético37 incide en la necesidad de practicar las 

buenas obras que Dios recomienda, requisito para que la vida 

esté colmada de sus bendiciones.  

También hay que destacar el parentesco que existe entre el 

pecado y la muerte. Ambas realidades se sitúan en el estrato 

personal, donde nace la decisión libre de las personas de elegir el 

camino de Dios (vida) o seguir por el camino del pecado 

(muerte). La opción de ir contra Dios (pecado), lleva implícita 

una recusación de la vida que es don de Dios (muerte). Pecado y 

36 Para comprender mejor el significado de pecado, debemos tener en cuenta las 

siguientes palabras sinónimas que utiliza a menudo la Biblia hebrea: falta, infidelidad, 

desobediencia, abandono, perfidia, fraude, mentira, injusticia, injuria, violencia, 
iniquidad, perversidad, desorden, transgresión, desviación, perdición, negativa, 

rebelión, impiedad, idolatría, adulterio, prostitución, mancha, abominación. 
37 AUZOU, G.;   Op.  Cit.  “La palabra de Dios”, p. 223. 



129 

muerte son dos aspectos de esa única realidad que es el misterio 

del mal38. 

En definitiva, el pecado de las personas no sólo atenta contra 

los derechos de Dios, sino que también le hiere en el “corazón” 

y, como consecuencia de ello, afecta a los que Dios “ama”. Para 

paliar esta situación, los israelitas podían expiar sus pecados 

mediante el sacrificio y holocausto de un animal. La expiación 

de los pecados no era un castigo, sino un acontecimiento 

salvífico. 

7.2.2.- EL PECADO EN EL NUEVO TESTAMENTO 

Mientras que en el Antiguo Testamento el pecado se concibe 

como una transgresión de las normas religiosas o una negación 

de la realidad de Dios, así como una ruptura con las personas y 

con la sociedad; en el Nuevo Testamento cristiano se entiende 

como una falta de fe, una infidelidad a Dios y al “amor” que 

representa, es decir, todo lo que implique “no amor”. 

Los cuatro evangelios denuncian el pecado donde quiera que se 

halle, incluso en aquellos que se creen justos porque observan 

las prescripciones de una ley exterior. Porque el pecado está en 

el interior del “corazón”, de donde “salen los pensamientos 
malos, las fornicaciones, los hurtos, los homicidios, los 

adulterios, las codicias, las maldades, el fraude, la impureza, 

la envidia, la blasfemia, la altivez, la insensatez: cosas todas 
que salen de dentro y mancha al hombre” (Mc 7, 21 ss.). 

38 El profeta Ezequiel presenta un pequeño catálogo de virtudes altruistas relacionadas 

con el binomio caridad-comportamiento: “El que sea justo y haga juicio y justicia, no 

banquetee por los montes y no alce sus ojos a los ídolos de la casa de Israel, no 
manche a la mujer de su prójimo... y no oprima a nadie, y devuelva al deudor su 

prenda, no robe y dé pan al hambriento y vestido al desnudo, no dé a logro ni reciba 

a usura, retraiga su mano del mal y haga juicio de verdad entre hombre y hombre, 
camine en mis mandatos y guarde mis leyes obrando rectamente, ése es justo, vivirá, 

dice Yahvé” (Ez 18, 5-9). Es interesante observar que ya hace su aparición la virtud 

positiva de la caridad: dar pan al hambriento y vestido al desnudo. 



130 

Los evangelios sinópticos (Marcos, Mateo y Lucas) revelan que 

sólo el Hijo de Dios, Jesucristo, nos ha liberado del pecado por 

el “amor” y la entrega demostrada en la pasión, cruz, muerte y 

resurrección.  

En muchas parábolas Jesús de Nazareth se sienta en la mesa 

con los pecadores, a los que muestra su perdón y el compromiso 

de que comiencen de nuevo 

En la parábola del hijo pródigo manifiesta el perdón y la 

misericordia de Dios Padre para todos los pecadores (Lc 15, 11-

32). Aquí se pone de manifiesto que el pecado es una ofensa 

hacia Dios, así como lo absurdo que es no concebir su perdón 

si no hay un arrepentimiento y retorno del pecador. Fuera de 

este contexto no se entiende perdón alguno. El padre perdona 

desde el principio, pero el perdón no afecta eficazmente al 

pecado del hijo pródigo, sino en su retorno a la casa del padre. 

En esta misma línea se dirige la parábola del fariseo y el 

publicano (Lc 18, 9-14) 

Para Pablo de Tarso todo lo que no se realiza a partir de la fe en 

Jesucristo es pecado (Rom 14, 23). Las cartas del Apóstol dejan 

claras cuatro afirmaciones acerca del pecado:  

A.- Todas las personas están bajo el poder del pecado 

dominante, del cual sólo cabe la liberación por la acción 

reparadora y única de Dios en Jesucristo. 

B.- La llamada a los cristianos a perseverar en la fe en Dios, en 

vez de serlo del pecado, para luego caminar en el “espíritu”, en 

Cristo Jesús. 

C.- Pecado es todo lo que no se realiza a partir de la fe y, por 

tanto, no vinculados a Cristo (Rom 14, 23). Pecado es la 

voluntad y el poder de todos aquellos que están contra Jesús 

como Hijo de Dios. 

D.- La grandeza de la actuación de la gracia de Dios frente al 
pecado y, al mismo tiempo, la responsabilidad de las personas 

ante su fe y su modo de obrar. 



131 

De la confluencia de estas cuatro líneas de actuación, Pablo de 

Tarso invita a imitar el “amor” de Cristo: 

“Vivid en el amor como Cristo os amó y se entregó por nosotros 

como oblación y víctima de suave aroma. La fornicación, y 

toda impureza o codicia ni siquiera se mencione entre vosotros, 
como concierne a los santos. Lo mismo que la grosería, las 

necesidades o las chocarrerías, cosas que no están bien; sino 
más bien, acciones de gracias. Porque tened entendido que 

ningún fornicario o impuro o codicioso –que es ser idólatra- 

participará en la herencia del reino de Cristo y de Dios. Que 
nadie os engañe con vanas razones, pues por eso viene la 

cólera de Dios sobre los rebeldes. No tengáis parte con ellos. 

Porque en otro tiempo fuisteis tinieblas; mas ahora sois luz en 
el Señor. Vivid como hijos de la luz; pues el fruto de la luz 

consiste en toda bondad, justicia y verdad… Así pues, mirad 
atentamente cómo vivís; que no sea como imprudentes, sino 

como prudentes; aprovechando bien el tiempo presente, porque 

los días son malos. Por tanto, no seáis insensatos, sino 
comprended cuál es la voluntad del Señor. No os embriaguéis 

con vino, que es causa de libertinaje: llenaos más bien del 
Espíritu…” (Ef 5, 1-18). 

7.2.3.- EL PECADO ALEJA DE LA “INTELIGENCIA 

ESPIRITUAL” 

El concepto de pecado apenas puede ser utilizado hoy sin dar 

inmediatamente una explicación. Su comprensión originaria, 

determinada religiosamente, parte siempre de la relación 

responsable (comunitaria o individual) de la persona con Dios. 

El pecado es la ruptura de relación con Dios. Así todos los 

pecados particulares pueden entenderse como un síntoma del 

único pecado, que consiste en una vida sin Dios, en la 

incredulidad, en la falta de esperanza y en un comportamiento 
basado en el “no amor” que niega el propio “amor”. 



132 

De ahí que, tanto el sentimiento de la falta de sentido de la vida, 

de la fatalidad de la historia, de la duda de sí mismo, del 

egoísmo del “corazón” humano, del sentimiento de venganza 

que impera en la conciencia personal, de la misma culpa 

concreta, etc., han de ser referidas a la única raíz del 

alejamiento de Dios. 

Las primeras narraciones bíblicas sobre la caída de Adán y Eva 

(Gn 3), el diluvio universal (Gn 6-9) y la torre de Babel (Gn 11) 

son las afirmaciones fundamentales sobre el pecado. Ellas 

dejan entrever, al mismo tiempo, la superación del pecado por 

la misericordia y el perdón de Dios. 

Cuando la persona se coloca como norma por más que sepa que 

comete faltas y que está sometida a fallos e impulsos fatales; es 

entonces cuando tiende a explicar todo psicológica o 

sociológicamente. En efecto, en el ámbito psicológico se ve 

determinado por la enfermedad, el sufrimiento, la frustración, 

la angustia, el fracaso y la muerte. En el campo sociopolítico 

corresponde a eso la incapacidad para dominar los conflictos 

sociales y para realizar la libertad y la paz, la imposición 

rigurosa del poder (la mayor parte de las veces motivada por 

ideologías), y el miedo ante la autoaniquilación de la 

humanidad. Todas las ideologías y religiones buscan caminos 

para convivir con el mal y superarlo con una actitud y unos 

esfuerzos adecuados. 

La reconciliación es el motor de la historia. Sin perdón no 

avanzan las sociedades, las relaciones interpersonales y la 

propia existencia. Si queremos tener siempre la razón, que 

nadie nos cuestione, si el orgullo nos esclaviza, será difícil 

superar el concepto de pecado mediante la reconciliación. Si no 

hay conciencia religiosa, tampoco hay conciencia de pecado.  

Es preciso reconocer nuestros errores, nuestras faltas de “amor” 

y miserias humanas para poder reconciliarnos, cambiar 
existencialmente y vivir según la “inteligencia espiritual”. 

Veamos a continuación los beneficios que comporta reconocer 



133 

nuestras limitaciones y faltas de “amor”, así como la necesidad 

de perdonar. 

7.3.- SIN “RECONCILIACIÓN” NO HAY 

“INTELIGENCIA ESPIRITUAL” 

7.3.1.- EL PERDÓN EN EL ANTIGUO TESTAMENTO 

La Biblia da mucha importancia a la hermandad como signo 

identificativo de la condición humana. Muchos de sus textos 

enseñan que el principal mandato que Dios es el que se recoge 

en el decálogo de los Diez Mandamientos de la Ley de Moisés: 

“No te vengarán, ni guardarás rencor a los hijos de tu pueblo; 

más amarás a tu prójimo como a ti mismo” (Lev 19, 17 ss.), 

incluso al extranjero (Lev 19, 34), al enemigo (Ex 23, 4ss.; Prov 

25, 21ss.).  

Los rabinos han sacado de esta Ley bíblica numerosas reglas de 

conducta. La más importante es que el pecado no es perdonado 

por Dios, si la persona primero no ha pedido perdón a quien ha 

ofendido en una desavenencia o pleito. El Talmud exige que se 

llamen testigos y que se intente la conciliación. Si el agraviado 

murió antes de que se le pidiese perdón, es preciso ir a la tumba 

del difunto y pedirle disculpas allí mismo (Yoma 45c). 

Otro pasaje del Talmud dice: “si uno ha sospechado 

injustamente de otro, debe conciliarlo; más; debe bendecirlo” 

(Ver 31b). El agraviado está moralmente obligado a perdonar a 

una persona arrepentida de su acto. Sin embargo, no es 

necesario intentar la conciliación más de tres veces.  

En el Antiguo Testamento, el “amor” se proyecta hacia el otro 

hasta llegar a una solidaridad completa (Dt 15, 12-18; 23, 

16ss.). La Biblia nos invita, en todo momento, a superar nuestro 

orgullo y egoísmo como tentación peligrosa de infidelidad al 

“amor” que Dios nos tiene.  



134 

7.3.2.- EL PERDÓN EN EL NUEVO TESTAMENTO 

El Nuevo Testamento sigue la misma línea teológica y 

argumental que el Antiguo. Jesús de Nazareth dice a sus 

discípulos: “por tanto, si traes tu ofrenda al altar, y allí te 

acuerdas de que tu hermano tiene algo contra ti, deja allí tu 

ofrenda delante del altar, y anda, reconcíliate primero con tu 
hermano, y entonces ven y presenta tu ofrenda” (Mt 5, 23-24). 

Esta enseñanza indica que es fundamental resolver los 

desacuerdos y conflictos con el prójimo, antes de buscar el 

perdón y la comunión con Dios. 

Este pasaje evangélico nos da la clave del perdón: Jesús enseña 

que la reconciliación con el hermano es un requisito para la 

correcta relación con Dios, requisito indispensable para vivir la 

“inteligencia espiritual” tanto del que ofende, como del 

ofendido. El perdón interior o la confesión ante un sacerdote no 

se logra si la persona no pide perdón a la agraviada (antes o 

después del arrepentimiento), así como un abandono total de 

malas acciones e intenciones que den por resultado un cambio 

integral y radical de la mentalidad y del modo de vivir.  

No basta con lamentar el acto pecaminoso y desistir de él, sino 

que es preciso resolver firmemente no volver a cometerlo. La 

intención no es sólo pedir perdón, sino reconciliarse, lo que 

implica una restauración de la relación con nosotros mismos, 

con la persona ofendida y con Dios.  

7.3.3.- LA “RECONCILIACIÓN” Y EL “PERDÓN” COMO 

VALOR BÍBLICO 

Además del mandato singular del “amor” al prójimo, en la Ley 

de “Santidad bíblica” (recogida en la literatura sapiencial), 

Dios rechaza “sembrar discordia entre hermanos” (Prov 6, 19), 

ya que las personas tienen que vivir reconciliadas si quieren 
obtener la bendición de Dios (Sal 133). Las personas se 

destruyen si no superan el odio y la venganza.  



135 

Cuando guardamos rencor a alguien o tenemos un 

resentimiento hacia otra persona, somos nosotros los únicos 

perjudicados, los únicos lastimados que nos causamos daño. La 

falta de perdón es capaz de enfermarnos, envenenarnos, 

hacernos sufrir y volvernos hacia la maldad. Cuando uno odia 

a su enemigo, pasa a depender de él. Aunque no quiera, se ata 

a él, queda sujeto a la tortura de su recuerdo y al suplicio de su 

presencia. Toda persona se equivoca si no progresa en la 

superación del odio y la venganza.  

Las personas que se desprecian a sí mismas, se dejan caer, se 

envilecen y juzgan su vida sin sentido, huyen de sí mismas. La 

estimación exagerada y el desprecio a uno mismo andan a 

menudo juntos. Ambos son fruto de la soledad de las gentes 

autónomas, abandonadas a sí mismas. Ellas ignoran que son 

amadas, que son útiles y responsables. Falta diálogo con la 

Palabra de Dios y con los demás, nuestro prójimo. Solamente 

el que sabe que es tomado en serio, es capaz de aceptarse a sí 

mismo seriamente.  

Quien sigue por este camino se perderá en el laberinto de sus 

afectos y relaciones interpersonales negativas. Las personas 

estamos llamadas a la hermandad, no sólo con nuestros 

semejantes, sino con toda la humanidad y todos los pueblos de 

la tierra. Dios deja muy claro cuál debe ser la dirección de las 

personas con nuestros semejantes: el “amor” y el perdón es el 

objetivo. 

Como personas amadas y aceptadas por Dios, somos llamados 

a dar una respuesta y a “Ser” responsables. El “amor” al 

prójimo y al enemigo es nuestra razón de “Ser”, el verdadero 

sentido de la “espiritualidad” humana. Sólo así podrá ser una 

realidad el “reino de amor” que tanto anuncia Jesús de 

Nazareth. Ese reino es una sociedad más justa, solidaria, 

humana y amable. Sólo el “amor” y no la autosuficiencia puede 

hacerlo. Dios tiende la mano para alcanzar juntos en este 
objetivo. 



136 

7.3.4.- SIN “PERDÓN” NO HAY “INTELIGENCIA 
ESPIRITUAL” 

Sin perdón no hay “espiritualidad”. Los “no creyentes” tienen 

como objetivo último perdonar dentro de su humanismo. Pero 

ésta orientación les resulta difícil de conseguir si no hay 

previamente una transformación interior que descubra la 

reconciliación como valor supremo y nuclear de sus vidas. 

Sólo el “amor” suscita deseos renovados de reconciliarse 

consigo mismo, con los demás y con Dios, requisitos 

indispensables para ser perdonados por Dios. Él no perdona si 

previamente no hay arrepentimiento personal y se pide perdón 

a la persona ofendida. El creyente asimila y reconoce tres 

verdades fundamentales: el “amor” a Dios, el “amor” al 

prójimo como a uno mismo, y el perdón en todas sus formas y 

circunstancias. 

Pero ¿para qué perdonar? Jesús de Nazareth enseñó a sus 

discípulos que debían perdonar. Para que no olvidaran esta 

obligación, les dejó inmortalizado en el Padrenuestro: 

“Perdónanos nuestras ofensas, como también nosotros 

perdonamos a los que nos ofenden” (Lc 11, 4). También en la 

siguiente recomendación: “Porque si vosotros perdonáis a los 

hombres sus ofensas, os perdonará también a vosotros vuestros 
Padre celestial: pero si no perdonáis a los hombres, tampoco 

vuestro Padre perdonará vuestras ofensas” (Mt 6, 14-15). 

A pesar del énfasis que puso Jesús en su cumplimiento, 

perdonar es lo que más cuesta a las personas, tal vez porque 

tenemos una idea equivocada sobre el perdón. 

Uno de los mayores errores consiste en creer que cuando uno 

perdona le hace un favor a su enemigo. En realidad cuando uno 

perdona se hace un favor a sí mismo. La misma experiencia nos 

enseña que cuando guardamos rencor a alguien, o tenemos un 
resentimiento hacia otra persona, somos nosotros los únicos 

que nos perjudicamos, sufrimos y causamos daños. Es 



137 

indudable que nuestro enemigo estaría feliz si se enterara del 

daño que su recuerdo provoca en nosotros. 

¿Cuántas veces hemos pensado que el que perdona pierde? En 

realidad el que perdona gana, porque perdonar es quitarse uno 

mismo una espina dolorosa capaz de herir toda una vida. El 

odio causa mayor daño a quien lo tiene que a quien lo recibe. Y 

el que se niega a perdonar sufre mucho más que aquel a quien 

se le niega el perdón. Cuando uno odia a su enemigo, pasa a 

depender de él. Aunque no quiera, se ata a él. Queda sujeto a la 

tortura de su recuerdo y al suplicio de su presencia. En cambio, 

cuando logra perdonar, rompe los lazos que lo atan, liberándose 

y dejando de padecer. 

Por eso, cuando Jesús pidió que se perdone a los demás, no lo 

dijo pensando en ellos, sino en uno mismo. Porque dentro del 

proyecto de Jesús está que sus seguidores sean gente sana, y 

que puedan vivir la vida en plenitud. Él mismo lo dijo: “Yo, he 

venido para que tengan vida, y la tengan en abundancia” (Jn 

10, 10). 

¿Perdonar es justificar? Cuando uno perdona reconoce que el 

otro ha obrado mal, que ha cometido un hecho más o menos 

grave pero aun así, y a pesar de todo, decide perdonarlo para 

preservar su propia salud y su bienestar interior. Por 

consiguiente, personar no es disculpar, es perdonar para asumir 

una higiénica actitud de vida que produce, a la larga, efectos 

benéficos y saludables para nuestra salud mental, personal y 

emocional. 

¿Perdonar implica perdonar? Muchas veces tenemos la errónea 

idea de que perdonar implica olvidar. No es así. Jesús nunca 

pidió a nadie que olvidara las ofensas recibidas. Sería 

ciertamente mucho más fácil perdonar si hubiera olvido (como 

sería mucho más fácil la bondad humana si no hubiera 

tentaciones). Pero el hecho de que uno no olvide, no significa 
que no perdone. Porque uno puede recordar espontáneamente 

los recuerdos más dolorosos y dañinos, y no por eso sufrir el 



138 

desgaste interior propio de quien guarda un doloroso rencor. A 

veces conviene no olvidar, para evitar volver a ser herido. 

Porque quien perdona y olvida, olvida lo que perdona. 

¿Perdonar es restaurar? También creemos que perdonar 

significa volver forzosamente la cosas a como estaban antes del 

enojo. Que si uno perdonó a un amigo, debe devolverle la 

amistad, que si uno perdonó a alguien con quien convivía, debe 

aceptarlo nuevamente con él; que si uno perdonó a un ser 

querido, debe volver a sentir cariño por él. Pero eso no es 

necesariamente así. No siempre se puede devolver toda la 

confianza a quien nos defraudó, aun cuando se le perdone. No 

siempre se puede volver a sentir aprecio o estima por quien nos 

ha ofendido, ni reanudar la amistad con quien nos ha agraviado. 

A veces resulta una imprudencia restituir la confianza a quien 

nos ha engañado un vez, aunque le haya perdonado. El perdón 

no implica reponer sentimientos ni afectos; eso nunca lo sugirió 

Jesucristo. Tampoco el perdón me impide que yo reclame la 

restitución de los derechos violados por el ofensor, o la 

reparación de la injusticia que él cometió, o el digno castigo que 

él se merece, siempre que yo no busque en ello la venganza 

personal, sino la justicia. 

¿Perdonar es aceptar disculpas? Sería falso creer que, para 

perdonar a alguien, tengo que esperar a que él se arrepienta y 

me pida perdón. Cuando Dios perdona, no lo hace para sanarse 

Él, sino para sanarnos a nosotros del pecado y devolvernos su 

amistad; por eso hace falta que estemos arrepentidos y pidamos 

disculpas. Pero cuando perdonamos lo hacemos para librarnos 

de las secuelas que le dejó la violencia o el desprecio vivido. Y 

para eso no hace falta que el otro se arrepienta. Basta con que 

uno quiera perdonar. 

Entonces, si perdonar no es favorecer al enemigo, ni justificar 

su conducta, ni olvidar su agravio, ni restaurar su amistad, ni 

esperar sus disculpas, ¿qué es el perdón? El perdón es ante todo 
una decisión. No está subordinado a nada, ni depende de que el 

otro cumpla ciertos requisitos. Uno perdona simplemente 



139 

porque quiere hacerlo o por convicciones religiosas. 

El evangelio de Marcos cuenta que Jesús, hablando un día de la 

oración, dijo: “cuando se pongan de pie para rezar, perdonen 
si tienen algo contra alguien” (Mc 11, 12). No nos hemos 

cansado de decir en este ensayo que Dios da mucha importancia 

al “amor” y al perdón. Por ello, no se entiende que un creyente 

no esté habituado a perdonar, aunque le complique muchas 

veces la vida, pues lo que impulsa a la naturaleza humana es 

todo lo contrario: venganza, odio, saldar cuentas, perdonar pero 

no olvidar, “arrieros somos y en el camino nos 

encontraremos”, etc. 

¿Y cómo puede uno saber que ya ha perdonado? Siguiendo 

ciertos consejos del Nuevo Testamento, podemos descubrir 

algunas pautas:  

A.- Cuando ya no se desea el mal al otro, según las palabras de 

Jesús: “Amén a sus enemigos, haced el bien a quienes odien, 

bendecid a quienes os maldigan” (Lc 6, 27-28). 

B.- Cuando se ha renunciado la venganza, tal como lo enseña 

Pablo de Tarso: “No devolváis a nadie el mal por el mal; no os 
venguéis de nadie” (Rom 12, 17.19). 

C.- Cuando uno es capaz de ayudar a su ofensor si lo ve pasar 

necesidad, como también dice Pablo de Tarso: “Si tu enemigo 

tiene hambre, dale de comer; si tiene sed, dale de beber; 
haciendo esto amontonarás carbones encendidos sobre su 

cabeza” (Rom 12, 10). 

En resumen, perdonar es como soltar de la mano, una brasa que 

nos quema, que tomamos en algún momento de la vida y que 

nos perjudica. En cambio, la falta de perdón es capaz de 

enfermarnos, intoxicarnos y volvernos malas personas. Por eso 

es muy acertado el consejo de san Agustín: “Si un hombre malo 
te ofende, perdónalo, para que no haya dos hombres malos”.  

Con la ayuda, diálogo y confianza en Dios podemos conseguir 

que pedir disculpas y perdonar forme parte de nuestro proyecto 



140 

de vida y de nuestra forma de ser coherentes como creyentes. 

El enemigo es un buen pretexto para acercarnos al “amor” 

misericordioso de Dios y descubrir el valor de su Plan 

reconciliador. 

7.4.- EL ORGULLO DIFICULTA LA “INTELIGENCIA 

ESPIRITUAL” 

El libro del Cantar de los Cantares comienza con el famoso 

verso: “vanitas vanitatum, omnia vanitas” (vanidad de 

vanidades, todo vanidad). La vanidad u orgullo es consustancial 

al Ser Humano, pues adolece muchas veces de humildad 

personal y social. 

7.4.1.- LA HUMILDAD EN LA TRADICIÓN BÍBLICA 

7.4.1.1.- La humildad en el Antiguo Testamento 

El término hebreo “aní” y “anaw” es muy utilizado en los textos 

veterotestamentarios para designar al “indefenso” que no tiene 

ningún derecho (Sal 9), así como al “oprimido” al que se 

explota, se extorsiona y se maldice (Sal 10). 

Pero Dios toma partido en favor del “aní” (Ex 22, 24; Dt 24, 

14ss.). Dado que es “el Dios de los humildes” (Sal 25, 9; Sal 

149, 4), escucha y consuela a las personas que se compadecen 

(Is 29, 19, Job 36, 15), hasta que logra cambiar las 

circunstancias existentes y las pone a su favor (Is 26, 6; Sal 37, 

11). 

Así el vocablo “aní” (y todavía más “anaw”), además de 

designar a los pobres en sentido estricto, pasan a ser una auto-

denominación religiosa de aquellos que, en una situación de 

necesidad, sólo buscan humildemente la ayuda de Dios o la han 

encontrado (Sal 40, 18; Sal 102, 1; Is 41, 17). 



141 

7.4.1.2.- La humildad en el Nuevo Testamento 

Los términos hebreos que acabamos de ver, son traducidos al 

griego neotestamentario como “praýs” (manso, no violento), 

palabra que se aplica a la amabilidad respetuosa que una 

persona muestra hacia otra. También el vocablo “tapeinós” 

(mansedumbre, suave, bondadoso) subraya ante todo una 

actitud de subordinación, sea esta adoptada de un modo forzoso 

o voluntario. Los dos términos son utilizados sobre todo para

expresar la fe en Dios, ya que Él mismo, a través de su 

intervención en la historia, humilla a los soberbios y arrogantes 

para escoger a los humildes.  

Por el contrario, en la filosofía greco-helenística estos dos 

términos designan ideales sociales de virtud de alto rango. Para 

Aristóteles constituyen el punto medio entre dos extremos: la 

ira y la insensibilidad. 

Pero la humildad no es una virtud en el sentido helenístico, sino 

un modo de comportarse y una posibilidad vital otorgados por 

Dios. Por eso no se reduce a ser una mera consecuencia del 

temperamento humano, sino que se manifiesta cuando las 

personas están unidas a Dios. 

Ambos vocablos bíblicos son lo opuesto a la ira desenfrenada, 

a la severidad, a la violencia y a la autoafirmación. Son sobre 

todo comportamientos característicos de aquellos que tienen 

sentimientos nobles, es decir, del sabio (que conserva una 

serena mansedumbre incluso en medio de las injurias), del juez 

(que impone castigos moderados), del rey (que gobierna con 

benignidad) y también de los dioses (que se muestran 

benevolentes). Por eso ambos vocablos aparecen a menudo en 

las historias de los gobernantes y en los panegíricos de jefes y 

líderes.  

El evangelista Mateo dice: “Venid a mí todos los que estáis 
trabajados y cargados, y yo os daré descanso. Llevad mi yugo 

sobre vosotros, y a prended de mí, que soy manso y humilde de 



142 

Corazón; y hallaréis descanso para vuestras almas; porque mi 
yugo es llevadero y mi carga ligera” (Mt 11, 28-30). Aquí Dios 

es humilde ante las personas de “corazón”, es decir, delante de 

Dios, lo que equivale a decir totalmente necesitado de Él, 

además de poder llamar a sí a los que están rendidos y 

abrumados para prometerles el descanso existencial si le 

siguen. 

Mateo también habla de humildad en este pasaje: “Te doy 
gracias, Padre, porque has ocultado estas cosas a los sabios y 

entendidos, y las has revelado a los pequeños (a los niños)” (Mt 

11, 25). En el contexto bíblico, Jesús expresa su gratitud al 

Padre por revelar sus secretos a los humildes y sencillos, en 

lugar de a los intelectualmente sofisticados o engreídos. El 

orgullo y el egoísmo cierran toda puerta al conocimiento de 

Dios y, por consiguiente, a la “inteligencia espiritual”. 

En parecidos términos se vuelve a expresar Mateo cuando dice 

“En aquel tiempo los discípulos vinieron a Jesús, diciendo: 

¿Quién es el mayor en el reino de los cielos? Y llamando Jesús 
a un niño, lo puso en medio de ellos, y dijo: De cierto os digo, 

que si no os volvéis y os hacéis como niños, no entraréis en el 
reino de los cielos. Así que, cualquiera que se humille como 

este niño, ese es el mayor en el reino de los cielos.  Y cualquiera 

que reciba en mi nombre a un niño como este, a mí me recibe” 

(Mt 18, 1-5).  

La exhortación a hacerse como niños no significa un hacerse 

más pequeño de lo que uno es, sino el saber puro (al igual que 

los niños) de quien se hace pequeño realmente. Así pues, la 

humildad consiste en saber lo poco que somos realmente 

delante de Dios y lo mucho que somos para Él. 

7.4.1.3.- Sólo el humilde obtiene la “inteligencia espiritual” 

Durante mucho tiempo, la humildad se ha confundido con el 

servilismo y la sumisión. En el mensaje bíblico no se entiende 



143 

como un comportamiento condescendiente y dócil. La 

humildad es contraria a la “hybris”, a la arrogancia, y por eso 

se hace odiosa para la ideología y forma de pensar de una 

inmensa mayoría de las personas. 

Desde un punto de vista religioso, la humildad nace de la 

relación de la persona con Dios, es decir, cuando la persona se 

ve a sí misma y a los otros en manos de Dios y reconoce que no 

le toca a él juzgar sobre su propio rango y valor, es entonces 

cuando vive en la humildad.  

Esta se distingue de la inmutabilidad filosófica cuando los 

acontecimientos y circunstancias son motivo de sufrimiento, 

anhelando una transformación de dichos acontecimientos. No 

obstante, esta transformación no se realiza por sus propias 

fuerzas, sino que ha de esperar también la acción e iniciativa de 

Dios. La persona que vive en la humildad ha renunciado a 

imponer sus exigencias a costa de los demás. Por consiguiente, 

ser humilde no significa caer en el quietismo, sino acabar con 

la mentalidad egocéntrica y dejar el futuro en manos de Dios. 

¿Cómo se puede llegar a esta actitud? Si esta postura estuviese 

basada en una idiosincrasia de la persona, la carencia de ella no 

necesitaría la menor disculpa. Si se intenta ejercitar un 

comportamiento adecuado a ella, hay que hacer constar en 

seguida que este ejercicio puede, en el mejor de los casos, lograr 

unas formas externas. En cambio, la humildad entendida en el 

sentido bíblico es ante todo una actitud interior. Si se la 

considera como un fruto del “espíritu de Dios”, ello quiere 

decir que sólo puede desarrollarse sobre el terreno de la fe y 

sólo cuando la persona ha reconocido sus miserias y defectos 

delante de Dios. Este reconocimiento de “sencillez de corazón” 

es fundamental para alcanzar la “inteligencia espiritual”. 

En efecto, desde la humildad que nace de la fe, el diálogo y la 

oración con Dios, la persona alcanza la necesaria “inteligencia 
espiritual” para profundizar en sus defectos, en el mal carácter, 

y en la conflictiva forma de “Ser” y actuar. Las limitaciones 



144 

personales ayudan a reconocer el propio interior y cambiar el 

genio temperamental soberbio y prepotente en reconciliación, 

compresión y humildad; un valor humano necesario para 

alcanzar la reconciliación personal y saber perdonar cuando 

erramos de pensamiento, palabra y obra. 

Mediante la “inteligencia espiritual” la persona encuentra 

amparo y comprensión en Dios cuando quiere alcanzar estos 

objetivos. Además puede entender que no necesita justificarse 

a sí mismo ni pensar en términos de supremacía. Pero la 

existencia en la fe en Dios le hace libre, exento de envidia, no 

sólo para ver y aceptar el progreso de los demás, sino también 

para fomentar y alegrarse de su bien. Por otra parte, el 

Evangelio nos enseña que si los demás son o no agradecidos, 

no debe tener para nosotros la menor importancia. 

La humildad religiosa no es otra cosa que un experimentar la 

sencillez de Dios como fruto del “amor” recibido. Esta 

experiencia no puede conformarse nunca con las circunstancias 

actuales de un modo fatalista, sino que sabe y espera que 

aquellas cambiarán. Como dice el Evangelio: Dios está al lado 

de los humillados, ensalza a los humildes y hace caer a los 

poderosos de sus tronos (Lc 1, 52-53). Así la humildad delante 

de Dios libra a la persona de sus ataduras existenciales y le hace 

libre para el prójimo. 



 

8.- LA MÍSTICA INSPIRA LA 

“INTELIGENCIA ESPIRITUAL” 



146 

La intención última de los principales místicos del siglo XVI, 

especialmente Teresa de Ávila y el san Juan de la Cruz, era 

construir a la persona desde el centro esencial y simplísimo de 

su “Ser”. La oración y “espiritualidad” de su propio 

conocimiento no fue un examen puramente filosófico, sino un 

encuentro con Dios en lo más íntimo de la persona.  

Este propósito ha movido también a la mejor psicología de 

nuestro tiempo deseosa de conocer la “inteligencia espiritual” 

de estos santos del Siglo de Oro. 

8.1.- TERESA DE ÁVILA: UNA MUJER ESPIRITUAL 

8.1.1.- LA VIDA DE UNA SANTA 

No nos interesan los datos biográficos que ella misma nos 

cuenta en el libro de su vida, sino la profundidad de la 

“espiritualidad” que nos describe en sus obras. Sus primeros 20 

años como monja en el convento de la Encarnación de Ávila se 

reducen a un fondo de “amor propio”, que se resumen en estos 

puntos: 

- Su amor propio aún está vivo y la 

desasosiega: “cúlpabanme sin tener culpa hastas veces; yo lo 

llevaba con harta pena y imperfección” (Vida, cap. 5, p. 27). 

- Se mezcla la vanidad en sus buenas obras: “era curiosa en 
cuanto hacía” (Vida, cap. 5, p. 27). 

- Le halaga verse estimada por los demás: “Holgábame ser 
estimada” (Vida, cap. 5, p. 27). 

- Tiene exterioridad de espíritu y distracción natural (Vida, 

cap. 5, p. 27). 

- Tiene poca perspicacia espiritual: “Si el demonio se 
acometiera entonces descubiertamente, parecíame en ninguna 

manera tornara gravemente a pecar; mas fue tan sutil que mis 

determinaciones me aprovecharon poco” (Vida, cap. 4, p. 25). 



147 

Pero los momentos de intimidad y oración supusieron el 

cambio espiritual de su vida. La oración es, a su entender, un 

trato de íntima amistad con la humanidad de Dios, es decir, 

“estando muchas veces tratando a solas con quien sabemos nos 
ama” (Vida, cap. 8, p. 37). 

8.2.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” EN TERESA 

DE ÁVILA 

La mayoría de los neurólogos y psiquiatras coinciden en 

encontrar en la madre Teresa síntomas de epilepsia como 

enfermedad predominante, filiada a desarreglos patológicos de 

su cuerpo y de su psique.  

Sin embargo, un teólogo no puede aceptar estas hipótesis y 

ofrece una explicación desde la fe. Cree que en los místicos 

actúa la fuerza extrínseca y superior de Dios, el mismo que 

intuyen y experimentan en los momentos de iluminación 

divina. Y esa realidad es la que los “no creyentes”, por muy 

científicos que sean, no están en disposición de entender, 

descubrir, ni juzgar39. 

Aunque Teresa de Ávila estuvo enferma casi toda su vida (con 

intermitencias de paroxismo y de remisión), sin embargo, quiso 

sufrir, sufrir continuamente para lograr una purificación más 

perfecta, una perpetua crucificada. 

8.3.- LA ORACIÓN MÍSTICA DE TERESA DE ÁVILA 

8.3.1.- LA ORACIÓN EN SUS LIBROS 

8.3.1.1.- La oración en el libro “Camino de Perfección” 

En este libro quiere instruir a sus monjas “escribiendo algunas 
cosas de oración”. Pero en realidad su intención abraza toda la 

39 PABLO MAROTO de, D.; “Santa Teresa de Jesús: Nueva biografía”, Editorial 

de espiritualidad, Madrid, 2014, p. 138. 



148 

vida de las Descalzas, cuya “regla de vida”, resumida en “orar 
día y noche meditando en la Ley del Señor”, las hace vivir en 

constante disposición para rezar y contemplar cada momento 

en intimidad, recogimiento, quietud y sin poner trabas a la 

acción de Dios cuando viene. Esta será la esencia la 

“espiritualidad” y mística teresiana. 

Por ello, la Santa dirá que “en algunos libros de oración está 

escrito, adonde se ha de buscar a Dios. En especial lo que dice 
el glorioso San Agustín, que ni en las plazas, ni en los 

contentos, ni por ninguna parte que le buscaba le hallaba como 

dentro de sí” (Vida, cap. 40, p. 361-362). 

8.3.1.2.- La oración en el libro de “Las Moradas” 

“Las moradas” es su libro de madurez. Ella plantea dos 

conceptos trascendentales: “lo de fuera” (está en contacto con 

lo sensible que nos rodea y será hermoso si está iluminado por 

la luz de dentro, feo y abominable si no lo está), y “lo de 
dentro” (hermoso, brillante y “pertenece al orden de nuestro 

propio espíritu, que tiene a su vez otro centro, que es Dios”. 

Este aspecto íntimo lo llama: “Castillo Interior”.  

La madre Teresa nos invita a entrar hasta la última morada del 

castillo. Para darlo a conocer mejor, lo divide en siete moradas 

o dependencias40:

1.- Primera morada: Son almas metidas en el mundo, que 

tienen deseos de oración y procuran hacer buenas obras. Les 

recomienda que no se distraigan y procuren soledad. 

2.- Segunda morada: Son almas que tienen oración y alguna 

mortificación, pero se resisten a dejarlo todo, tienen tentaciones 

y ningún recogimiento. Su remedio son las buenas compañías 

y constancia en la oración. 

40 IBIDEM, P. 139. 



149 

3.- Tercera morada: Son almas virtuosas y de mucha oración; 

pero tienen un fondo de “amor propio” que se entremezcla con 

sus obras. Necesitan mucha humildad y ciega obediencia. 

4.- Cuarta morada: Empiezan las oraciones sobrenaturales de 

recogimiento y quietud, cuya característica es la experiencia de 

Dios presente en el alma. El “corazón” comienza a 

“ensancharse”. 

5.- Quinta morada: En esta morada el alma se une con Dios, 

que la inmuniza contra el pecado y las tentaciones del demonio. 

6.- Sexta morada: Se ultima la unión del alma con 

Dios, desapareciendo del alma todo pecado. En esta fase se 

celebra el desposorio, que es cuando Dios da arrobamientos, 

es decir, que el alma “sale de sí” en un éxtasis luminoso y 

trascendente. 

7.- Séptima morada: Es la última morada, la morada de Dios 

que aparece en el alma con todos los resplandores de la 

Trinidad. El alma esta en íntima y estrecha común-unión con 

Dios. 

8.4.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” DE TERESA 

DE AVILA 

8.4.1.- LA ORACIÓN MENTAL DE LA SANTA 

Teresa de Ávila buscó en la oración una relación amorosa con 

Jesucristo. Este ejercicio de piedad lo hacía en soledad, en 

silencio y con ayuda de libros. También meditaba en 

comunidad cuando rezaba la lectura de las horas y en la misa 

diaria. 

Por medio de la Oración progresaba en la vida espiritual. Fue 

descubriendo que el ejercicio de la oración, como relación y 

encuentro con Dios, era su centro vital, el medio para superar 

la mediocridad de una vida conventual. En sus escritos pudo 

llegar a concretar qué era para ella orar, meditar y contemplar: 

“Que no es otra cosa oración mental, a mi parecer, sino tratar 



150 

de amistad, estando muchas veces tratando a solas con quien 
sabemos nos ama” (Vida, 8, 5) 

Nadie ora sin tener claro que Dios existe, que interviene en los 

acontecimientos históricos y que “ama” a las personas. Es un 

ejercicio de caridad porque es una “relación de amor”, una 

exigencia del orante, una respuesta al Dios que nos amó 

primero. Por eso la madre Teresa define la oración como 

“tratar de amistad”, es decir, trato amoroso, relación afectiva 

que se salva aun en las especulaciones y reflexiones del 

entendimiento sobre alguna verdad que se busca y que se 

encuentra. Es menos viable en la definición teresiana, pero se 

practica al aceptar que “Dios nos ama”: nos fiamos de Él41.      

8.4.1.1.- La oración ascética 

En esta práctica la persona ora, busca a Dios, pide, da gracias; 

es lo que se conoce como meditación: el entendimiento racional 

del que ora con Dios. Para conseguir esto, la santa invita al 

“recogimiento”. Es aquí donde entra la persona (se “recoge”) 

para dialogar con el Señor como dos enamorados (Camino de 

perfección V, cap. 28 y 29). 

En esta interiorización de la oración, el “diálogo” no es siempre 

intercambio de palabras, sino que puede ser silencio 

contemplativo, admirativo, de acción de gracias, de aceptación 

de su voluntad, incluso una simple reflexión sobre los “pasos” 

de la pasión42. 

8.4.1.2.- La oración mística 

En este tipo de oración más profunda y seria, el “Espíritu 

Santo” ora en nosotros. Es un encuentro con Cristo con el que 

se entra en relación de “amor”. 

41 IBIDEM, P. 345. 
42 IBIDEM, p. 348. 



151 

Nos encontramos ante una oración “pasiva” porque es la que 

Dios induce en el orante, y la única que puede considerarse 

como específicamente cristiana. La persona no sabe orar como 

Dios quiere si él no nos ora. La oración con la que la persona 

se relaciona con Dios se inicia en su voluntad o querer, y con 

ella el orante busca a Dios. 

8.4.2.- LAS EXPERIENCIAS MÍSTICAS Y SU 

DISCERNIMIENTO 

8.4.2.1.- La mística de Teresa de Ávila 

La auténtica experiencia de Dios en el proceso místico 

concluye, como regla general, en la imitación de Cristo 

crucificado. La mística no es para “gozar” de Dios en el sentido 

sensorial del término, sino para completar lo que falta a la 

pasión de Cristo crucificado. Por eso la madre Teresa expone 

luminosamente esta doctrina al final de las séptimas moradas, 

el momento de mayor plenitud de la vida espiritual y donde 

desarrolla la finalidad de la vida mística43.       

“Bien será, hermanas, deciros qué es el fin para que hace el 

Señor tantas mercedes en este mundo. Aunque en los efectos de 

ellas lo habréis entendido, si advertisteis en ello, os lo quiero 
tornar a decir aquí, porque no piense alguna que es para sólo 

regalar estas almas, que sería grande yerro; porque no nos 
puede su Majestad hacérnosle mayor que es darnos vida que 

sea imitando a la que vivió su Hijo tan amado; y así tengo yo 

por cierto que son estas mercedes para fortalecer nuestra 
flaqueza para poderle imitar en el mucho padecer” (Moradas 

VII, 4, 4). 

“¿Sabéis qué es ser espirituales de veras? Hacerse esclavos de 

Dios, a quien, señalados con su hierro que es el de la cruz, 
porque ya ellos le han dado su libertad, los pueda vender por 

43 IBIDEM, PP. 339-340. 



152 

esclavos de todo el mundo, como él lo fue, que no les hace 
ningún agravio ni pequeña merced; y si a esto no se 

determinan, no hayan miedo que aprovechen mucho, porque 

todo este edificio, como he dicho, es su cimiento humildad, y si 
no hay ésta muy de veras, aun por vuestro bien no querrá el 

Señor subirle muy alto, porque no dé todo en el suelo” 

(Moradas VII, 4, 8).  

En estos textos se pone de manifiesto la profunda 

“espiritualidad” que refleja, y que la experiencia mística 

auténtica es una fuerza interior que ayuda a llevar la cruz 

acompañando al Crucificado. El cristiano santo, el místico 

auténtico es el que acompaña a Cristo al Calvario. Por eso 

mismo, no sólo sigue o imita a Cristo, sino que cumple su 

mismo destino. 

La Santa siempre expresó un deseo de morir, ya desde niña, 

para “ver a Dios”. Curiosamente, al final de todas las 

experiencias místicas ya no desea morir, sino que se conforma 

con la voluntad de Dios y desea vivir para cumplir la misión 

apostólica que Dios le ha encomendado. Por una parte, dice en 

su famoso poema: “Vivo sin vivir en mí y tan alta vida espero, 
que muero porque no muero”; y eso mismo expresa en las 

sextas moradas (Moradas 6, 1). 

Pero en otras ocasiones desea seguir viviendo, como si tuviese 

miedo a morir. Los lectores superficiales pueden achacar esta 

segunda actitud a su psicología ciclotímica (estado anímico 

variable), a su decrepitud senil, etc. Pero hay una razón más 

profunda. Por una parte, desea morir para estar con Cristo y 

descansar de los muchos trabajos de la vida en una actitud 

egoísta; pero prefiere seguir viviendo para extender el reino de 

Dios colaborando con Cristo e imitando su destino existencial 

(Moradas VI, 5, 6). 



153 

8.4.2.2.- Las experiencias místicas de Teresa de Ávila: las 

visiones 

A.- Las visiones. La madre Teresa confiesa que nunca tuvo 

visiones “corporales” perceptibles con los ojos del cuerpo, sino 

imaginarias o como ella llama: “Visión intelectual”. 

La Santa dice que con esta visión el alma no se preocupa por 

escuchar. Sin ningún trabajo de atención, encuentra en ella la 

verdad que asimila como un alimento; no tiene que hacer más 

que gozar44: “como uno que sin deprender, ni haber trabajado 

nada para saber leer, ni tampoco hubiese estudiado nada, 
hallase toda la ciencia sabida ya en sí, sin saber cómo, ni 

dónde, pues aun nunca había trabajado, aun para deprender el 

abecé. Esta comparación postrera me declara algo de este don 
celestial; porque se ve el alma en un punto sabia, y tan 

declarado el misterio de la Santísima Trinidad, y de otras cosas 
muy subidas, que no hay teólogo con quien no se atreviese a 

disputar la verdad de estas grandezas. Quédase tan espantada, 

que basta una merced de estas para tocar toda un alma”. 

Enseguida se advierte la estrecha relación que existe entre este 

modo de oír y la visión intelectual. En los dos casos, el 

entendimiento pronuncia su adhesión, tras una intuición 

inmediata. El alma sabe que es Jesucristo quien está allí, como 

también sabe que es Él quien pronuncia aquellas palabras 

interiores, tan bellas y tan sabias. 

Veamos como Teresa de Ávila explica esta “visión intelectual” 

y el “amor” que experimenta el alma cuando realiza este tipo 

de visiones en la oración intelectual o mental45: “Tenía tan poca 

habilidad para con el entendimiento representar cosas, que, si 
no era lo que veía, no me aprovechaba nada de mi 

imaginación; como hacen otras personas, que pueden hacer 
representaciones adonde se recogen. Y sólo podía pensar en 

Cristo como hombre; mas es ansí, que jamás le pude 

44 BERTAND, L.; “Santa Teresa”, Ediciones Mercurio, Madrid, 1927, p. 215. 
45 IBIDEM, P. 216. 



154 

representar en mí, por más que leía su hermosura, y vía 
imágenes, sino como quien está ciego y a escuras, que aunque 

habla con alguna persona, y ve que está en ella, porque sabe 

cierto que está allí, digo que entiende y cree que está allí, mas 
no la ve. De esta manera me acaecía a mí cuando pensaba en 

Nuestro Señor…”. 

B.- Las visiones intelectuales como formas de oración. Otras 

veces son fenómenos auditivos, que se perciben con palabras 

del vocabulario humano pero no con los oídos, y el místico las 

oye en forma de hablas o locuciones y entiende su sentido 

aunque no las quiera oír. Suelen ser precepción de una verdad 

que, si son palabras proféticas, cumplen lo que significan.  

Son “palabras” eficaces, como si la palabra de Dios no volviese 

a él vacía. A veces son palabras de reproches, como una 

corrección de la conducta del receptor. Otras veces incluyen 

también auténticas iluminaciones del entendimiento y 

descubrimiento de hechos futuros. Las palabras son 

consideradas como revelaciones que, con frecuencia, descubren 

las verdades de la realidad divina, del misterio de Dios, de 

Cristo, la Trinidad, la Virgen María, los santos, etc. 

Estas visiones le fueron otorgadas en la oración o al comenzar 

el éxtasis. Cuando la Santa nos habla de las visiones 

imaginarias, añade46: “Para mí, las visiones de esta especie 
están dotadas de tal poder, cuando el Señor quiere descubrir 

el alma una gran parte de su gloria y de su majestad, que es 
imposible que ningún alma lo pueda soportar, a menos que no 

la ayude un socorro sobrenatural, dejándola en el 

arrobamiento y en el éxtasis. Y así la visión de esta divina 
presencia se pierde en el goce”. 

Las visiones intelectuales no son más que pruebas tangibles, 

por decirlo así, de la unión con Dios. El matrimonio espiritual, 

propiamente dicho, es otra cosa: “En las otras gracias con que 

he dicho que Dios favorece el alma, los sentidos y las potencias 

46 IBIDEM, P. 259. 



155 

son como las puertas por las que el alma entra en sus 
moradas… Pero en la realización de ese matrimonio espiritual, 

el Divino Maestro procede de muy distinto modo: el Señor 

aparece en el centro del alma, no por una visión imaginaria, 
sino por una visión intelectual, todavía más delicada que las 

precedentes, y de la misma manera que, sin entrar por la 

puerta, se apareció a los apóstoles, cuando les dijo estas 
palabras: “La paz sea con vosotros” (Jn 20, 21). Lo que dios, 

en el centro del alma comunica a esta, en un instante, es un 
gran secreto, un tan grande favor, la transporta a tan 

inexplicable placer, que yo no sé a qué compararlo. Lo que 

puedo decir, es, que Nuestro Señor quiere hacernos ver, en este 
instante, la grandeza de la gloria que hay en el cielo; y por este 

modo sublime no nos niega ninguna visión ni ningún goce 
espiritual. Lo que entiendo es que el espíritu del alma, como yo 

la llamo, se convierte en una cosa misma con Dios, que así nos 

hace conocer cuánto nos ama y así quiere que conozcan 
algunas almas, por un conocimiento experimental, hasta dónde 

llega su amor. Siendo su Majestad infinita, se digna unirse de 

tal modo con su criatura que ya no podrán separarse”.   

8.4.2.3.- El éxtasis es el “vuelo del espíritu” 

A.- Los éxtasis como forma más elevada de oración: Otros 

fenómenos son esencialmente somáticos, como los “éxtasis”, al 

que ella llama “el vuelo del espíritu” como forma más elevada 

de oración: el levantamiento del cuerpo, como pueden percibir 

los testigos presentes de los hechos.  

Algunos fenómenos purifican la voluntad infundiendo en el 

receptor un grado de “amor” que, según algunos místicos, 

producen una “herida” no física, sino de orden espiritual. Aquí 

habría que recordar la famosa visión del ángel y el dardo que, 

figurativamente, hiere el “corazón” de santa Teresa y al que los 

especialistas le han dado un nombre original: transverberación. 
Este curioso fenómeno ha excitado la inspiración de los artistas, 



156 

pintores y escultores, y ha dado ocasión a los psicólogos y 

psiquiatras a muchas fantasías interpretativas. 

B.- El “arrobamiento” es la “unión mística con Dios”, como 

ella misma describe de esta manera cuando hace oración y 

como consecuencia de caer en éxtasis47: “Estando ansí el alma 

buscando a Dios, siente con un deleite grandísimo y suave, casi 
desfallecer toda con una manera de desmayo, que le va 

faltando el huelgo y todas las fuerzas corporales; de manera 

que, si no es con mucha pena, no puede aún menear las manos; 

los ojos se le cierran sin quererlos cerrar; y si los tiene 

abiertos, no ve casi nada; ni si lee, acierta a decir letra, ni casi 

atina a conocerla bien: ve que hay letra, más, como el 
entendimiento no ayuda, no sabe leer, aunque quiera; oye, mas 

no entiende lo que oye. Ansí que de los sentidos no se 
aprovecha nada, sino es para no la acabar de dejar a su placer, 

y ansí antes la dañan. Hablar es por demás, que no atina a 

formar palabra, ni hay fuerza ya que atinare para poderla 
pronunciar; porque toda la fuerza exterior se pierde, y se 

aumenta en las del alma, para mijor poder gozar de su gloria. 
El deleite exterior que se siente es grande, y muy conocido…”. 

C.- Los efectos físicos de la elevación del cuerpo los describe 

así48: “En estos arrobamientos parece no anima el alma en el 
cuerpo, y aún se siente muy sentido, faltan de él el calo natural; 

base enfriando, aunque con grandísima suavidad y deleite. 
Aquí no hay remedio de resistir, que en la unión, como estamos 

en nuestra tierra, remedio hay; aunque con pena y fuerza 

resistirse puede casi siempre. Acá la más veces ningún remedio 
hay, sino que muchas, sin prevenir el pensamiento ni ayuda 

ninguna, viene un ímpetu tan acelerado y fuerte, que veis y 

sentís levantarse esta nube, o esta águila caudalosa y cogeros 
con sus alas. Y digo, que se entiende y veis os llevar, y no sabéis 

dónde; porque aunque es con deleite, la flaqueza de nuestro 
natural hace temer a los principios; y es menester ánima 

47 IBIDEM, P. 164. 
48 IBIDEM, p. 244. 



157 

determinada y animosa, mucho más que para lo que queda 
dicho, para arriscarlo todo, venga lo que viniere, y dejarse en 

las manos de Dios, e ir adonde nos llevaren de grado, pues os 

llevan aunque os pese; y en tanto extremo, que muy muchas 
veces querría yo resistir, y pongo todas mis fuerzas, en especial 

algunas, que es en público, y otras hastas en secreto, temiendo 

ser engañada. Algunas podía algo con gran quebrantamiento; 
como quien pelea contra un jayan fuerte quedaba después 

cansada; otras era imposible, sino que me llevaba el alma y 
aun casi ordinario la cabeza tras ella, sin poderla tener, y 

algunas todo el cuerpo, hasta levantarle…”. Esto último es lo 

que hoy se conoce como un fenómeno de levitación; caso muy 

raro y que, según parece, no ha sido nunca observado 

científicamente. 

En efecto, en este “arrobamiento” la Santa experimenta como 

un aligeramiento de su cuerpo y una inexplicable sensación de 

ser empujada de abajo a arriba: “De pronto mi cuerpo se volvía 
tan ligero que no pensaba nada: algunas veces hasta tal punto 

que no sentía que mis pies tocasen la tierra”. Y más adelante: 
“Es ansí que me parecía, cuando quería resistir que desde 

debajo de los pues me levantaban fuerzas tan grandes, que no 

sé cómo lo comparar”. 

D.- Otras manifestaciones físicas del cuerpo son descritas 

con minuciosidad49: “Pues cuando está en el arrobamiento el 
cuerpo queda como muerto, sin poder nada de sí muchas veces, 

y como le toma se queda siempre, si sentado, si las manos 

abiertas, si cerradas. Porque, aunque pocas veces se pierde el 
sentido, algunas me ha acaecido a mí perderle del todo, pocas 

y poco rato; mas lo ordinario es, que se turba, y aunque no 

puede hacer nada de sí cuanto a lo exterior, no deja de entender 
y oír como cosa de lejos. No digo que entiende y oye, cuando 

está en lo subido de él (digo subido, en los tiempos que se 
pierden las potencias, porque están muy unidas con Dios, que 

entonces no ve, ni oye, ni siente, a mi parecer); mas… este 

49 IBIDEM, P. 241. 



158 

transformamiento del alma del todo en Dios, dura poco; mas 
eso que dura, ninguna potencia se siente ni sabe lo que pasa 

allí. No debe ser para que se entienda, mientras vivimos en la 

tierra, al menos no lo quiere Dios, que no debemos ser capaces 
para ello”. Este estado y los que preceden son en extremo 

dolorosos; es, dice la Teresa, un verdadero martirio; pero un 

martirio que quisiera uno estar sufriéndolo toda la vida. 

E.- Mientras que el cuerpo y los sentidos son de este modo 

aniquilados, ¿qué le sucede al alma? Sus potencias quedan en 

suspenso, aunque no por completo, ni durante todo el tiempo 

que dura la oración. Se puede decir que ni la memoria, ni el 

entendimiento, ni la voluntad funcionan como de ordinario50: 

“se suspenden de manera, que en ninguna manera se entiende 

que obran…”.  

Y aquí es donde no se puede sostener, como lo hacen algunos 

psiquiatras, que al llegar a estos extremos el sujeto cae en la 

inconsciencia. Los sentidos funcionan, aunque de manera 

anormal, puesto que ellos perciben formas y sonidos que no 

pueden definir. La conciencia, lejos de estar abolida, está 

alumbrada por una claridad inefable.  

El alma siente, pero ¿Qué es lo que siente? “deshacese toda, 

hija, para ponerse más en mí; ya no es ella (el alma) la que 
vive, sino yo; como no puede comprender lo que entiende, es 

no entender entendiendo”, es decir, que ella no comprende. Así 

el alma entiende, percibe. Percibe la presencia de Dios en ella, 

su unión con Él: “¿Quién hubiere llegado a arrobamiento lo 

entenderá bien: si no lo ha probado, parécele ha desatino”. 

Después de los éxtasis, Teresa no sólo se encuentra con el alma 

y la inteligencia engrandecida, desbordante de energía y de 

deseo de acción, sino que ella, la permanente enferma, no siente 

las molestias físicas. Después de los “arrobamientos”, goza de 

un período más o menos largo de relativa salud.  

50 IBIDEM, P. 241. 



159 

Para un espíritu verdaderamente crítico que haya examinado 

cuidadosamente los estados de Santa Teresa y de cualquier otro 

místico de renombre, no es posible que coloque la cuestión 

fuera de la realidad de una causa exterior y objetiva de dichos 

estados. Negar a priori esta cuestión, pretendiendo explicarlo 

todo por la subconsciencia, no es explicar nada51. 

He aquí la cima de la unión mística como “inteligencia 

espiritual”: el sentimiento apacible y permanente de la unión 

íntima con Dios; sentimiento del que el alma no se distrae, ni 

por sus ocupaciones ni por los aspectos exteriores. Cuanto 

impresiona en estas visiones, revelaciones, iluminaciones, 

éxtasis o “arrobamientos” de la Santa, experiencias altamente 

“intelectuales”. Por esta razón, no pueden ser comparados al 

psiquismo inferior del ensueño y de la alucinación. 

8.4.3.- LA INFLUENCIA DE TERESA DE ÁVILA 

Quien quiera ver y reflexionar, no tendrá más remedio que 

reconocer cómo la obra de Teresa de Ávila aparece en un 

momento preciso de la historia para cumplir un designio 

providencial.  

En ese momento, el viejo mundo acaba de descubrir América. 

La fiebre de oro se ha apoderado de España, y de todas las 

naciones marítimas de Europa. Es el comienzo de una era de 

prosperidad material, hasta entonces desconocida. El éxito 

realmente prodigioso de haber descubierto y conquistado un 

nuevo mundo con medios ínfimos y rudimentarios, de haber 

ensanchado el viejo universo hasta el infinito, etc. Todo este 

cúmulo de circunstancias hizo que la persona se vanagloriase a 

sí misma, hasta el punto de creer que podía prescindir de Dios. 

Es el momento en que el protestantismo y bien pronto el 

racionalismo, comenzaron el asalto al edificio católico. El 

enemigo se esfuerzo en sacar y consumir las fuentes de la alta 

51 IBIDEM, P. 261. 



160 

espiritualidad. Será esto la mutilación inteligente del dogma, el 

aburguesamiento y la vulgaridad de la vida asociada a todas las 

influencias deprimentes a la sed de oro, al ansia de enriquecerse 

y de gozar, que será el signo característico en la era moderna52. 

Es el momento en que aparece Teresa, para decir a estos 

gozadores e inventores de continentes: “Vosotros buscáis un 
nuevo mundo. Yo conozco uno que es siempre nuevo, porque es 

eterno. ¡aventureros y conquistadores de las Américas!, yo 
intento una aventura más difícil, mas heroica que todas las 

vuestras. Al precio de mil sufrimientos, peores que los vuestros; 

al precio de una larga muerte anticipada, voy a conquistar ese 
mundo, siempre joven. ¡Atreveos a seguirme y veréis!... Y 

vosotros, los que negáis al autor de todo lo criado, yo os digo 

que le he visto, y que sin Él, que lo sostiene, vuestro bajo 
mundo, donde vivís vanamente, marcha a la locura y a la 

ruina…”. 

En un hipotético debate con los ateos, la Santa les diría: “Dios 

existe, yo me lo encontré”. Mejor: yo no lo busqué de manera 

explícita, lo asumí de la tradición de mi familia, y después Él 

me salió al encuentro en un frecuente “sentimiento” de su 

presencia, y me encomendó una tarea en su Iglesia y en la 

sociedad. Muchos ateos y agnósticos han llegado a la luz de la 

fe leyendo la verdad que ilumina muchas páginas de sus 

escritos: reconocen que en ellos resplandece la verdad suprema.   

52 IBIDEM, p. 127. 



 

9.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”EN 

SAN JUAN DE LA CRUZ 



162 

9.1.- LA ESPIRITUALIDAD DE SAN JUAN DE LA CRUZ 

San Juan de la Cruz distingue meditación de contemplación. La 

primera busca, la segunda halla, la primera rumia el manjar, la 

segunda lo gusta; una discurre y hace consideraciones, la otra 

se contenta con una simple vista; la una es como camino, la otra 

como término. De la meditación pasa la persona a la 

contemplación cuando la verdad buscada y hallada es aceptada 

y saboreada con júbilo y gozo53. 

El alma unida a Dios en la contemplación se hace un 

pensamiento, un deseo y una voluntad con Él. Por eso, en los 

místicos del siglo de oro, contemplación equivale con 

frecuencia a “vida mística”, y contemplativo a místico. La 

contemplación es el camino de la unión. Todo lo demás es un 

medio o envoltura. 

9.2.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” EN SU OBRA 

9.2.1.- CAMINO ESPIRITUAL PARA UNIRSE A DIOS 

9.2.1.1.- La unión con Dios por “amor” 

Fray Juan de la Cruz lo vertebra todo desde la unión con Dios 

por “amor”, es maestro de “espiritualidad”, todo lo centra en 

Dios. Sólo tiene ojos para Él. Afirma que realidad, belleza, 

gracia, bondad, sabiduría y riqueza de las cosas no son nada en 

comparación con las de Dios. Detenerse definitivamente en 

ellas obstaculiza el camino que lleva a Dios. Pero al mismo 

tiempo, como experto en humanidad, sabe que la persona 

también encuentra en las cosas de la luz para desarrollar su 

persona y alcanzar su plenitud humana y su destino; en 

definitiva, para encontrarse consigo mismo con la paz, la 

53 MEQUIADES, A.; Op. Cit. “San Juan de la Cruz: maestro de la espiritualidad”, 

p. 29. 



163 

justicia, el “amor”, la felicidad y, a la vez, con Dios en 

sinceridad y limpieza de “corazón54”. 

En efecto, la unión de la persona con Dios por “amor” es la 

cumbre de la “espiritualidad” sanjuanista, en la que Dios 

“ama” y la persona acoge. La unión incluye todo lo que Dios 

es y hace por la persona y todo lo que la persona es y hace por 

Dios. Unión de “amor” quiere decir pasión de Dios por la 

persona y pasión de la persona por Dios. El núcleo de la unión 

es el “amor” de Dios a la persona y la disposición de ésta para 

colaborar. 

Para Juan de la Cruz el motor de la vida es “amar” plenamente 

en completa correspondencia e igualdad. Se trata de relaciones 

de tú a tú. Como Dios es trascendente, la iniciativa parte 

siempre de Dios. Poner la “espiritualidad” en el “amor” es 

humanizarla esencialmente: ¿existe algo más divino y más 

humano que el “amor”? llega a decir el santo. 

San Juan no hace teología académica; se contenta con repetir 

que Dios es “amor” y la persona se une a Él por “amor”. El 

“amor” es lo más importante de todo lo humano. Dios es 

“amor” y la persona ha sido creada a imagen y semejanza de 

Dios. Así, nuestros progresos espirituales se medirán por 

“amor”, y al atardecer de la vida nos examinarán del “amor”: 

tanto tienes de oración, tanto de “amor”. El “amor” pues se ve 

como la forma de perfección espiritual55. 

¿Es idóneo este planteamiento para la persona de hoy, apresada 

por el afán egoísta de las realidades terrenas, borracha de 

secularización, de tecnología, redes sociales e inteligencia 

artificial? ¿Podría el símbolo de la noche iluminar sus penas y 

alegrías? Juan de la Cruz recomienda el camino de la 

purificación para ayudar a la persona a alcanzar el 

54 IBIDEM, p. 126. 
55 IBIDEM, p.136. 



164 

conocimiento de Dios a través de la oración, eficaz método para 

transformar la vida al “amor” y al perdón. 

9.2.1.2.- ¿Cómo llegar a la unión con Dios? 

Para San Juan de la Cruz, el procedimiento para llegar a unirse 

a Dios tiene tres niveles56: 

1.- El nivel de principiantes se inicia bajando al centro de sí 

mismo, donde Dios se hace presente según la capacidad 

personal de cada uno. Dios es sólo atisbo buscado fuera de sí.  

2.- El nivel de los aprovechados que vive eso mismo en la 

oscuridad de la fe, que purifica para llegar al Dios de la luz y el 

“amor” en el desposorio. Dios se encuentra en la oscuridad de 

la fe. 

3.- En el estadio de los perfectos se alcanza la transformación 

en el matrimonio místico. Dios vive en la unión perfecta. 

Cuando el alma alcanza este tercer nivel de presencia de Dios, 

entonces descubre a Dios en todas las cosas. Dios no huye de 

nosotros, se nos escapa o, mejor dicho, no nos deja que nos 

escapemos de Él. Pero en eso mismo se nos revela como 

infinito, indecible, inconmensurable. Lo que antes aparecía 

como nada en desnudez, vacío, desprendimiento, es ahora visto 

como un reflejo, pisadas y huellas del Amado. 

Al llega a ese estadio, el alma repite de diversos modos que su 

amado es todo: el cielo, las montañas, los valles, las ínsulas 

extrañas, las gentes, los justos, los pecadores, los ángeles y 

hasta el mismo Dios. 

56 IBIDEM, p. 185. 



165 

9.2.2.- LA NOCHE OSCURA COMO EXPERIENCIA DE 

“AMOR”  

En su obra repite incesantemente el símbolo de la “noche” 

como experiencia de “amor”, y el “amor” es condición esencial 

de la persona. La “noche oscura” es la necesidad que tiene la 

persona de salir de sí para encontrar su verdadero centro, que 

es Dios; es una de las expresiones más acertadas de esa 

necesidad que la persona tiene de pasar por el anonadamiento 

de sí (la aniquilación) para poder existir en el “Ser de Dios”, de 

consentir perderse a sí mismo para llegar a la vida divina, de 

descentrarse de sí para centrarse en Dios, de salir de la pobreza 

limitada del propio “Ser” y el propio pensar, para ser 

transformada en forma de conocer, querer y “Ser de Dios” 

Esta transformación del Ser Humano durante su situación de 

“noche” indica el profundo alcance antropológico y teológico 

del símbolo y sus fecundos efectos: salir de sí mismo, romper 

la propia finitud, abrirse al otro y al absoluto que es Dios. Toda 

ruptura es dolorosa. Esta, además de alumbrar la salida de sí 

mismo, abre camino hacia posibilidades de presencia de Dios 

en situaciones culturales, sociales y personales de amplio 

espectro, que en todo parecen ocultarla.  

El silencio absoluto de Dios en tantas otras angustias de diverso 

tipo interno o social como ateísmos, nihilismos, hambres, 

muertes, sufrimientos, situaciones inmodificables, guerras 

tribales más o menos encubiertas, tragedias personales y de la 

sociedad, sólo obtienen respuesta cuando reconocemos la 

presencia de Dios en el “corazón” de las personas y dejamos 

que actúe para que transforme el “Ser” en “amor” y perdón. Ver 

la vida, los demás y lo que nos rodea con “los ojos de Dios”, 

ayuda a ver la realidad de nuestra existencia desde el punto de 

vista de Dios, esta es clave de lo que debería ser la “inteligencia 

espiritual”. 



166 

9.2.3.- EL MONTE CARMELO COMO FUENTE DE 

“ESPIRITUALIDAD” 

El santo Juan de la Cruz habla de “subida del monte Carmelo”. 

El monte es Dios, con el cual se une la persona. La ascensión 

lleva consigo la suma realización personal, el sumo “amor” 

recíproco, la suma libertad vivida y la suma felicidad posible 

en este mundo. La voluntad de Dios y de la persona se funde en 

una sola, y la ley de Dios se convierte en ley de la persona. 

En la cima del monte hay sosiego y paz interior, la persona y 

Dios unidos, voluntad a voluntad, dos en uno: la persona 

convertida en Dios por participación. 

Lo más duro para la persona es siempre la ley como limitación 

de la libertad. Por eso, en la cima se proclama la autonomía de 

la razón. No hay límite de libertad sino entrega por “amor”. El 

“amor” se convierte en ley. Sólo es auténticamente libre el que 

puede regalar su libertad por “amor”, o dicho de otro modo, el 

que puede darse gratuitamente para beneficio de Dios y del 

“Ser” humano. 



 

10.- INDICE 



168 

INTELIGENCIA ESPIRITUAL ……………………………………………………..    

1.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”DEL SER HUMANO…………………… 

1.1.- “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” O “INTELIGENCIA EMOCIONAL”…….. 

1.2.- LA DIFERENCIA DE AMBAS ESPIRITUALIDADES………………………. 

1.3.- LOS ARGUMENTOS DE LA “INTELIGENCIA EXISTENCIAL”……………. 

1.4.- LA IMPORTANCIA DE LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”………………. 

1.4.1.- LA “DIMENSIÓN ESPIRITUAL” DEL SER HUMANO………………………… 

1.4.2.- LOS BENEFICIOS DE LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”………………. 

1.6.- LA FILOSOFÍA IGNORA A LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”………….. 

1.6.1.- LA FILOSOFÍA NO ES “ESPIRITUALIDAD”……………………………………….. 

1.6.2.- LA INFLUENCIA FILOSÓFICA DIFICULTA LA “ESPIRITUALIDAD”…………  

1.7.- LAS “PSEUDO RELIGIONES” CONTRA LA “ESPIRITUALIDAD”………. 

1.7.1.- LOS LIBROS DE AUTOAYUDA CREAN CONFUSIÓN……………………… 

1.7.2.- LOS PELIGROS DE LA INTELIGENCIA ARTIFICIAL………………………. 

1.7.3.- EL ESOTERISMO CONTRA LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”…………. 

1.7.3.1.- La falsa “espiritualidad” del esoterismo……………………………………. 

1.7.4.- LAS SECTAS NO SON “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”………………………. 

2.- EL PROBLEMA DE LA EXISTENCIA DE DIOS……………………………….. 

2.1.- LA CRISIS DE VALORES RELIGIOSOS……………………………………… 

2.2.- ¿QUÉ SE ENTIENDE POR DIOS?........................................................................ 

2.2.1.- LA RELACIÓN EXISTENCIAL CON DIOS……………………………………. 

2.2.2.- UNA EXPLICACIÓN METAFÍSICA DE DIOS………………………………. 

2.2.3.- EL CONOCIMIENTO DE DIOS………………………………………………. 

2.3.- ATEÍSMO Y AGNOSTICISMO FRENTE A LO “ESPIRITUAL”…………… 

2.3.1.- UN RECHAZO A LA “DIMENSIÓN ESPIRITUAL”…………………………….. 

2.3.2.- DIFERENCIAS ENTRE EL CREYENTE Y EL ATEO…………………………. 

2.3.3.- CREER EN DIOS DESDE UN PUNTO DE VISTA HUMANO………………. 

2.4.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” EN LA CONCIENCIA HUMANA…… 

2.4.1.- LA CONCIENCIA Y SUS CONTRADICCIONES……………………………. 

2.4.2.- LA CONCIENCIA PUEDE RECONOCER LO TRASCENDENTE……………. 

2.4.3.- LA CREENCIA RELIGIOSA QUE RESIDE EN LA CONCIENCIA…………… 

3.- POR LA “INTELIGENCIA” SE ALCANZA LA “ESPIRITUALIDAD”……… 

3.1.- LA “INTELIGENCIA” DE LAS RELIGIONES ORIENTALES………………. 

3.2.- LA “INTELIGENCIA” EN LA GRECIA CLÁSICA……………………………. 

3.2.1.-LA FILOSOFÍA COMO FUENTE DE SABIDURÍA E INTELIGENCIA………. 

3.2.2.- DEFINICIÓN METAFÍSICA DE PERSONA…………………………………. 

3.2.3.- LA “INTELIGENCIA” BÍBLICA FRENTE A LA FILOSOFÍA GRIEGA……… 

3.2.3.1.- La antropología bíblica frente a la griega……………………………………. 

3.2.3.2.- La “inteligencia” bíblica frente a la griega…………………………………… 

3.3.- LA “INTELIGENCIA” EN EL ANTIGUO TESTAMENTO…………………… 

3.3.1- EL “CORAZÓN”: ORIGEN DE LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”……………. 

3.4.- LA “INTELIGENCIA” EN EL NUEVO TESTAMENTO……………………. 

3.4.1.- LA FE ABRE LA “INTELIGENCIA” PARA COMPRENDER A DIOS…………. 

3.4.2.- LA “PERSONA-INTELIGENCIA” EN PABLO DE TARSO……………………. 

3.4.3.- LA “SABIDURÍA DE CONCIENCIA” EN PABLO DE TARSO……………….. 

1 

3 

4 

6 

7 

14 

14 

14 

18 

18 

20 

25 

25 

26 

28 

28 

30 

33 

34 

34 

34 

36 

36 

38 

38 

39 

42 

44 

44 

46 

48 

49 

50 

50 

50 

53 

54 

54 

57 

59 

59 

61 

61 

62 

64 



169 

3.4.4.- LA “INTELIGENCIA” Y LAS VIRTUDES TEOLOGALES……………………. 

4.- POR EL “ESPÍRITU DE DIOS” SE ALCANZA LA “ESPIRITUALIDAD”…... 

4.1- EL “AMOR DE DIOS”: PRINCIPIO DE LA “ESPIRITUALIDAD”…….……. 

4.2.- EL “ESPÍRITU DE DIOS” EN EL ANTIGUO TESTAMENTO………..……. 

4.2.1.- EL “ESPÍRITU DE DIOS” COMO SOPLO DE VIDA: EL “RUAH”…………... 

4.2.2.- EL “RUAH” COMO “ENERGÍA VITAL”…………………………………………     

4.2.3.- EL “RUAH” COMO “FUERZA DE VOLUNTAD”………………………………. 

4.3.- EL “ESPÍRITU DE DIOS” EN EL NUEVO TESTAMENTO……………...…. 

4.3.1.- EL “ESPÍRITU DE DIOS” COMO “PNEUMA”………………………..……….. 

4.4.- “EL ESPÍRITU DE DIOS” EN PABLO DE TARSO……………………………. 

4.4.1.- “SOMA-PNEUMATIKOS” EN PABLO DE TARSO………………………….… 

4.4.2.- LA IMPORTANCIA DE “SER EN DIOS”…………………………….………… 

4.4.3.- CRISTO VIVIENDO EN NOSOTROS…………………………..……………… 

4.4.4.- REVESTIRSE DE CRISTO………………………………………..……………. 

5.4.4.1.- Revestidos de cristo: revestidos al “amor”…………………………………… 

4.4.4.2.- Las consecuencias de revestirse de cristo…………………………………….. 

4.5.- EL CONCEPTO DE “CUERPO-ESPÍRITU” EN LA PERSONA…………….. 

4.5.1.- LA PERSONA COMO CUERPO Y “ESPÍRITU”……………….……………… 

4.5.2.- EL DUALISMO “CUERPO-ESPÍRITU” EN LA ÉPOCA HELENÍSTICA……. 

5.- LA FE COMO SOPORTE DE LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”………….  

5.1.- SIN FE EN DIOS NO HAY “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”………………… 

5.2.- LOS CAMINOS DE LA FE EN EL ANTIGUO TESTAMENTO……………… 

5.2.1.- LA REVELACIÓN DE DIOS: ORIGEN DE LA FE………………………….... 

5.3.- LOS CAMINOS DE LA FE EN EL NUEVO TESTAMENTO………………… 

5.3.1.- LA FE EN LOS EVANGELIOS SINÓPTICOS…………………………..…….. 

5.3.2.- LA FE EN PABLO DE TARSO………………………………………………….. 

5.3.3.- LA FE EN EL EVANGELIO DE JUAN…………………………………..…….. 

5.4.- ACTITUDES PARA CAMINAR EN LA FE…………………………………….. 

5.4.1- “VER” COMO CAMINO HACIA LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”………… 

5.4.1.1.- “Ver” en el Antiguo Testamento……………………………………………… 

5.4.1.2.- “Ver” en el Nuevo Testamento………………………………………..……… 

5.4.1.3.- Saber “mirar” nos acerca a la “inteligencia espiritual”………………………. 

5.4.2.- “ESCUCHAR” CAMINO HACIA LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”……..… 

5.4.2.1.- El “escuchar” en el ambiente bíblico…………………………………………. 

5.4.2.2.- La sociedad no sabe “escuchar”………………………………………………. 

5.4.2.3.- Saber “escuchar” nos acerca a la “inteligencia espiritual”………………….. 

6.- ACTITUDES QUE FAVORECEN LA INTELIGENCIA ESPIRITUAL”………. 

6.1.- EL “AMOR”: ÚNICO CAMINO HACIA LA “ESPIRITUALIDAD”…………. 

6.1.1.- EL “AMOR” NOS UNE A DIOS Y AL PRÓJIMO………………………………. 

6.1.2.- POR EL “AMOR” CAMINAMOS EN LA LUZ ESPIRITUAL…………….…… 

6.1.3.- LA AUSENCIA DE “AMOR” NOS ALEJA DE LA “ESPIRITUALIDAD”……… 

6.1.3.1.- Sin “amor” nos alejamos de Dios……………………………………………… 

6.1.3.2.- Sin “amor” no hay “inteligencia espiritual”………………………………….. 

6.1.3.3.- Sin “amor” no hay compromiso……………………………………………… 

6.2.- EL “SERVICIO AL PRÓJIMO”: COMO “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”….. 

 
 

 

65 

67 

68 

69 

69 

70 

71 

72 

72 

74 

74 

76 

77 

77 

77 

78 

80 

80 

81 

83 

84 

85 

85 

87 

87 

88 

89 

91 

91 

91 

91 

93 

95 

95 

96 

97 

99 

100 

100 

101 

103 

103 

104 

105 

106 



170 

6.2.1.- “SERVIR” EN EL ANTIGUO TESTAMENTO………………………………… 

6.2.2.- “SERVIR” EN EL NUEVO TESTAMENTO………………………………...…… 

6.2.3.- EL “SERVICIO” NOS VINCULA A LA “INTELGIENCIA ESPIRITUAL”…….  

6.3.- LA ORACIÓN ENSEÑA A LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”…………….. 

6.3.1.- LA ORACIÓN EN EL ANTIGUO TESTAMENTO………………….………… 

6.3.2.- LA ORACIÓN EN EL NUEVO TESTAMENTO………………………..……… 

6.3.3.- LA ORACIÓN NOS UNE A LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”………………      

6.4.- EL SUFRIMIENTO FAVORECE LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”…….. 

6.4.1.- EL SUFRIMIENTO EN EL ANTIGUO TESTAMENTO……………………..… 

6.4.2.- EL SUFRIMIENTO EN EL NUEVO TESTAMENTO…………………..……… 

6.4.3.- EL “SER” Y LA “NADA” COMO VACÍO EXISTENCIAL………………..……. 

6.4.4.- VISIÓN CREYENTE DEL SUFRIMIENTO HUMANO………………….……. 

6.5.- LA MUERTE ENSEÑA A LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”…………..… 

6.5.1.- LA MUERTE EN EL ANTIGO TESTAMENTO…………………………..…… 

6.5.2.- MUERTE Y SALVACIÓN EN EL NUEVO TESTAMENTO………………..… 

6.5.3.- VISIÓN CREYENTE DE LA MUERTE……………………………………..….. 

7.- ACTITUDES QUE PERJUDICAN LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”…….. 

7.1.- SIN “CAMBIO EXISTENCIAL” NO HAY “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”...  

7.1.1.- LA CONVESIÓN EN EL JUDAÍSMO BÍBLICO…………………………..…… 

7.1.2.- LA CONVERSIÓN COMO “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”………………..…. 

7.2.- EL PECADO NOS SEPARA DE LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”………. 

7.2.1.- EL PECADO EN EL ANTIGUO TESTAMENTO……………………………..…. 

7.2.2.- EL PECADO EN EL NUEVO TESTAMENTO………………………………….. 

7.2.3.- EL PECADO ALEJA DE LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”……………….... 

7.3.- SIN “RECONCILIACIÓN” NO HAY “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”……... 

7.3.1.- EL PERDÓN EN EL ANTIGUO TESTAMENTO………………..…………….. 

7.3.2.- EL PERDÓN EN EL NUEVO TESTAMENTO…………………………………. 

7.3.3.- LA “RECONCILIACIÓN” Y EL “PERDÓN” COMO VALOR BÍBLICO……… 

7.3.4.- SIN “PERDÓN” NO HAY “INTELIGENCIAESPIRITUAL”…………………..… 

7.4.- EL ORGULLO DIFICULTA LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”………….. 

7.4.1.- LA HUMILDAD EN LA TRADICIÓN BÍBLICA……………………………….. 

7.4.1.1.- La humildad en el Antiguo Testamento………………………………………. 

7.4.1.2.- La humildad en el Nuevo Testamento……………………………..…………. 

7.4.1.3.- Sólo el humilde obtiene la “inteligencia espiritual”………………………..… 

8.- LA MÍSTICA INSPIRA LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL”………………….. 

8.1.- TERESA DE ÁVILA: UNA MUJER ESPIRITUAL……………………………. 

8.1.1.- LA VIDA DE UNA SANTA……………………………………….……………. 

8.2.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” EN TERESA DE ÁVILA……………….. 

8.3.- LA ORACIÓN MÍSTICA DE TERESA DE ÁVILA……………………………. 

8.3.1.- LA ORACIÓN EN SUS LIBROS………………………………………..………. 

8.3.1.1.- La oración en el libro “Camino de Perfección”………………………………. 

8.3.1.2.- La oración en el libro de “Las Moradas”…………………………………..… 

8.4.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” DE TERESA DE AVILA…………… 

8.4.1.- LA ORACIÓN MENTAL DE LA SANTA………………………………………. 

8.4.1.1.- La oración ascética………………………………………………….………… 

106 

106 

108 

110 

110 

111 

112 

113 

113 

114 

115 

116 

118 

118 

119 

120 

123 

124 

126 

126 

127 

127 

129 

131 

133 

133 

134 

134 

136 

140 

140 

140 

141 

142 

145 

146 

146 

147 

147 

147 

147 

148 

149 

149 

150 



171 

8.4.1.2.- La oración mística………………………………...…………………………… 

8.4.2.- LAS EXPERIENCIAS MÍSTICAS Y SU DISCERNIMIENTO………..………. 

8.4.2.1.- La mística de Teresa de Ávila…………………………………………………. 

8.4.2.2.- Las experiencias místicas de Teresa de Ávila: las visiones………………….. 

8.4.2.3.- El éxtasis es el “vuelo del espíritu”…………………………………………….. 

8.4.3.- LA INFLUENCIA DE TERESA DE ÁVILA…………………………………….. 

9.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” EN SAN JUAN DE LA CRUZ…………… 

9.1.- LA ESPIRITUALIDAD DE SAN JUAN DE LA CRUZ…………………………      

9.2.- LA “INTELIGENCIA ESPIRITUAL” EN SU OBRA…………………………… 

9.2.1.- CAMINO ESPIRITUAL PARA UNIRSE A DIOS…………………………..….. 

9.2.1.1.- La unión con Dios por “amor”………………………………………………… 

9.2.1.2.- ¿Cómo llegar a la unión con Dios?..................................................................... 

9.2.2.- LA NOCHE OSCURA COMO EXPERIENCIA DE “AMOR”………………..… 

9.2.3.- EL MONTE CARMELO COMO FUENTE DE “ESPIRITUALIDAD”………….. 

10.- INDICE………………..……………………………………………………………. 

150 

151 

151 

153 

155 

159 

161 

162 

162 

162 

162 

164 

166 

166 

167 



 




