
1 
 



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Autor-Editor: Álvaro López Asensio 

Maquetación: Álvaro López Asensio 

ISBN.- 978-84-09-65839-9 

Depósito Legal.- Z 1970-2024 

 

 

 

 

 

 



3 
 

1.- LA ESENCIA Y EXISTENCIA: EL DEVENIR 

HISTÓRICO 
 

Si nos paramos a analizar detenidamente lo que nos rodea, 

vemos la cantidad de sorpresas, misterios, transformaciones 

físicas y biológicas por las que los seres humanos y toda 

clase de seres vivos han ido experimentando a lo largo del 

tiempo.  
 

Cualquier persona, desde su postura fiel a la naturaleza, 

puede interrogarse y cuestionarse el porqué de su existencia, 

así como hacia dónde va, cual es el sentido de su vida y de 

su muerte, el avance técnico y esencialista de su 

corporeidad, de su mundo, de su naturaleza intrínseca. 
 

Mirando a nuestro alrededor descubrimos los pequeños 

secretos que la naturaleza humana, física y biológica nos 

confía e interpreta: la hermosura de su fisionomía, la 

simplicidad de su lenguaje, etc. 
 

La vida en todos sus géneros es un constante devenir en 

cambio y adaptación al medio. El cambio evolutivo de los 

seres vivos ha influido en la esencia biológica de los 

mismos, no su existencia viviente, que ha existido para dejar 

nuestro legado genético y, en consecuencia, la supervivencia 

de la esencia, es decir, de su ser mismo. 
 

El cambio dentro del “Ser” lo invade todo por momentos y 

épocas. Heráclito decía que la naturaleza está en un 

continuo cambio: “Panta rei” (todo fluye y nada 

permanece). Este filósofo griego quería decir que todo se 

nos escapa, todo nos huye.  En efecto, no es igual el paraje 

de nuestros días, que el paraje de hace millones de años; el 

cambio climático y los movimientos de la tierra han 

propiciado cambios importantes en la corteza terrestre. 



4 
 

 

Lo mismo pasa con los seres vivos, cuya adaptación al 

medio han propiciado la evolución de las especies. Los seres 

vivos existen de forma limitada, ya que perfectamente 

podían no haber existido. Aunque su existencia está definida 

en el tiempo, sin embargo, es necesaria para asegurar el 

devenir del mundo. Por el contrario, la esencia ha 

garantizado con su indefinida y eterna transmisión genética 

la supervivencia vital. Aunque la esencia muere, la  

existencia es imprescindible ya que implica que exista el 

“Ser”. Podemos afirmar que lo que realmente existe es la 

esencia en pluralidad de formas tangibles.  
 

La esencia no es una abstracción subjetiva, sino que la 

esencia es la inmanencia objetiva de todo lo que constituye 

y forma el ciclo evolutivo de la naturaleza. La esencia es lo 

decisivo para que se produzca el devenir, pero “en sí” no es 

lo definitivo, ya que “para sí”, la esencia depende de la 

existencia de cualquier forma de vida. Ambas se 

complementan. Sin la existencia o vida de un ser, no puede 

haber esencia de ese ser, por lo que el cambio sólo es 

posible desde la esencia misma. 
 

La esencia cambiante, el fundamento del mundo conocido, 

el que “en sí” mismo constituye el ente puro de la 

simplicidad material de las cosas, la podemos clasificar en 

las siguientes fisionomías esencialistas: 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

2.- LA ESENCIA METAFÍSICA: EL PRINCIPIO DEL 

“SER” 
 

2.1.- EL “SER” ABSOLUTO COMO CONCEPTO 
 

Tan antiguo como el mundo conocido que nos rodea es el 

“Ser”. El ser supremo es el creador de todas las cosas, no 

tanto como el hacedor “ex nihilo”, sino como el principio 

del movimiento que ha generado la existencia en su devenir 

histórico. Este concepto se corresponde con la idea de un 

Ente o Dios supremo que todas las civilizaciones y 

religiones han expresado. 
 

El ser supremo es algo metafísico, abstracto y superior, 

dotado de existencia y esencia. Su existencia es la causa de 

su ser viviente. Su esencia es toda la creación que él 

impulsó y que se ha ido configurando en permanente 

cambio y evolución, continuando hasta la eternidad. 
 

Lo nuclear de la esencia creada es la existencia eterna del 

“Ser” que, aunque toma formas distintas, su constitución 

esencial siempre será “Ser”. Aunque las realidades de la 

creación tienen una esencia derivada del “Ser”, también 

tienen existencia propia independiente y autónoma del 

“Ser”.  
 

Como parte de la esencia del “Ser”, los seres humanos 

estamos dotados de autonomía vital y moral para la propia 

realización personal. Esta autonomía da capacidad para 

aceptar o rechazar la existencia del “Ser”. Pero a pesar de la 

libertad otorgada, las personas son una causa participada 

“contingente” al formar parte de su esencia que, en 

numerosas ocasiones relacionamos con lo divino. Hay que 

dejar claro que la idea de “Ser libre moralmente” se sustenta 



6 
 

en lo que quieren hacer del “Ser”, reducido a los caprichos y 

exigencias de la moral personal. 
 

 

2.2.- LA CREACIÓN Y EL TIEMPO METAFÍSICO  
 

2.2.1.- La creación del “Ser” absoluto 
 

El mundo sensible es creado por el “Ser” absoluto, el 

causante de la vida en cambio y evolución que perfecciona 

el acto creador. Esta proposición era profundamente 

revolucionaria desde el punto de vista de las metafísicas 

griegas. Y lo es todavía para las filosofías modernas que 

conservan los principios de la metafísica antigua. 
 

En Platón el mundo sensible procede del mundo inteligible 

por una “imitación” (mimêsis). Aquel es la sombra de éste. 

La participación juega en el platonismo el papel que tiene la 

creación en el pensamiento bíblico. Cierto que creación 

implica participación, pero, por el contrario, la participación 

no agota el contenido de la idea de creación. La creación es 

mucho más que una participación. 
 

En Plotino lo sensible y lo múltiple proceden de los “Uno” 

por una degradación, una caída, una dispersión en el tiempo 

y en el espacio. 
 

En Spinoza las cosas particulares no son más que 

“afecciones de los atributos de Dios” que se deducen de su 

noción, igual que de la idea del triángulo se deduce la 

igualdad de la suma de sus ángulos a dos rectos. 
 

En Leibnitz la multiplicidad de las “mónadas” no es más 

que una multiplicidad de los puntos de vista, una manera de 

enriquecerse lo “Uno” multiplicándose y permaneciendo 



7 
 

plenamente “Uno”. Por el contrario, Hegel afirma que la 

naturaleza es una alienación del Espíritu.  
 

En todas estas metafísicas, la génesis de lo real es pensada 

como una caída, como una deducción que se reabsorbe en 

una unidad eterna, o como una alienación; jamás como una 

creación positiva. 
 

Concebir la génesis de lo real como una creación, como una 

operación positiva es original de la tradición bíblica. En una 

inversión total del punto de partida de la metafísica y del 

movimiento inicial del pensamiento, que compromete todo 

lo demás. Las consecuencias son inmensas. Sobre este punto 

fundamental, del que procede toda la metafísica, el 

pensamiento hebreo se desarrolla en sentido inverso del 

pensamiento griego; remonta una pendiente que, para las 

metafísicas griegas y tras ellas las modernas, lo real sensible 

proviene de un descenso, de una degradación, de un 

pesimismo respecto al mundo sensible: lo sensible, la 

esencia material, el cuerpo son por naturaleza una 

servidumbre para el alma; la existencia en este mundo: un 

exilio; el cuerpo; una tumba; lo “múltiple”: una degradación 

de los “Uno”; el devenir y el tiempo: un descenso, una 

pérdida de la inmovilidad y de la eternidad. 
 

Por el contrario, para los hebreos es fruto de un acto 

positivo, de una ascensión, que es la creación. A cada etapa 

de la génesis, el “Ser” creador ve que aquello es “muy 

bueno”. 
 

La multiplicación, la fecundidad es una bendición: 

“procread y multiplicaos y llenad la tierra” (Gen, 2, 28). El 

gran número de criaturas, innumerable como la arena de los 



8 
 

mares y las estrellas del cielo, manifiesta la potencia, la 

inagotable fecundidad del “Ser” absoluto y creador. 
 

 

2.2.2.- El fundamento de la creación: El “Ser” absoluto 
 

Frente a las ideas griegas de lo “múltiple”, “diverso”, 

“indeterminado”; para los hebreos es el “polvo”. El polvo es 

la imagen misma de la muerte, es el resultado de la 

disgregación; es objeto de horror y abominación. Podría 

decirse que era sacramento de luto: en las grandes 

catástrofes, en señal de aflicción, los judíos se cubrían la 

cabeza con polvo (Jos 7, 6; Neh 9, 1; Job 16, 15; Amos 2, 

7), entre otros muchos pasajes y referencias bíblicas. Lo 

contrario al “polvo” de la muerte es la concepción griega de 

lo “Uno”, lo vivo queda la vida, lo “Único” de quien 

procede toda unidad.  
 

En la dialéctica griega entre lo “múltiple” y lo “Uno” hay 

una diferencia notable con respecto al mundo hebreo. Para 

los griegos lo “Uno y lo “múltiple” son dos constitutivos de 

lo real y del cosmos; lo diverso (ápeiron) está sintetizado, 

informado por lo “Uno” (sundesmos). Por el contrario, en la 

Biblia no hay dos principios, dos constitutivos del “Ser”, 

sino uno sólo, que es Dios, el “Ser” absoluto. 
 

El polvo no es un elemento constitutivo de la esencia 

material de las cosas, sino el resultado de una tendencia que 

es la muerte. Este no es sino el efecto y la imagen de una 

tendencia cósmica mala, pero no un principio del “Ser”. No 

hay más que un principio del “Ser” que es Dios. Por 

consiguiente, una de las diferencias fundamentales entre el 

pensamiento griego y el pensamiento hebreo es que “el 

mundo bíblico no es dualista”. 
 



9 
 

2.2.3.- El tiempo en la creación 
 

La creación no está lejos de nosotros, relegada en un pasado 

inaccesible. Continua haciéndose hoy como en los orígenes, 

o, más exactamente: también hoy es origen. La génesis no 

ha terminado: continúa; estamos en génesis. 
 

Spinoza consideraba la idea de creación como un absurdo, 

y, sin embargo, es un hecho de experiencia, el más 

cotidiano, el más continuo. Asistimos a la creación a cada 

instante en el mundo que nos rodea. Relegar la creación a un 

punto inicial de la historia es admitir que después no sería 

creado nada, que lo real, fijado, se repite desde entonces. 

Esto es confundir creación y fabricación. La fabricación se 

hace de un solo golpe y puede ser acabada en un tiempo 

cada vez más limitado. Pero lo real no es un mundo de 

objetos fabricados y terminados, sino que se está creando. 

Lo propio de la creación es no “Ser” una fabricación. En 

resumen, crear es crear algo nuevo. Creación no es 

fabricación. Crear no es hacer lo mismo con lo mismo. Este 

es el proceder de la fabricación. La aparición de algo nuevo 

es el índice específico de la creación. 
 

Este acto de creación es un hecho de experiencia, el más 

común, el más universal y el más rico de enseñanzas 

metafísicas. Seres nuevos, que no preexistían de ninguna 

manera, se crean. Esto es lo que significa el concepto de 

“tiempo”. Si la creación es una acción efectiva, real y 

progresivamente generadora de “Ser nuevo”, entonces el 

tiempo es un parámetro positivo. 
 

Por consiguiente, el tiempo es un concepto que significa que 

no todo ha sido dado a la vez, sino que hay creación de 

realidad nueva de manera progresiva e incesante, que lo real 



10 
 

está haciéndose, está siendo inventado poco a poco. 

Significa que continuamente es engendrado algo nuevo. Es 

un concepto derivado de lo real. Caracteriza este aspecto de 

lo real que consiste en estar todavía en génesis. El tiempo es 

un concepto que connota, según una de sus propiedades, el 

acto de la creación. 
 

En definitiva, la metafísica bíblica desarrolla la idea de que 

la multitud de almas vivientes es el fruto de una creación 

positiva, por lo que la salvación no podrá consistir en 

deshacer lo que este acto de creación excelente ha hecho. 

Más bien se tratará de continuar en el sentido en que se 

orienta el acto creador inmanente de lo creado. No es 

posible una metafísica del amor más que en una concepción 

de lo múltiple y de la individualidad. En una metafísica de 

la individuación por la materia, no tiene ningún sentido el 

amor; queda reducido a una vuelta a lo “Uno”. En la 

perspectiva bíblica y también cristiana, el amor no es una 

reabsorción de lo múltiple en lo “Uno”, sino por el contario, 

una expansión de los múltiples seres creados. La doctrina de 

la salvación que resulta de la metafísica bíblica es 

esencialmente sobrenatural. 
 

 

2.2.4.- La consecuencia del tiempo: el movimiento 
 

Como consecuencia del tiempo, la creación sigue su devenir 

histórico generando a su paso un movimiento lineal que 

avanza en línea recta. En la historia del pensamiento se han 

tipificado tres clases de movimiento: 
 

A.- El desplazamiento. El movimiento de los objetos 

fabricados o de las “cosas” separadas del conjunto orgánico 

que la ha engendrado. Es lamentable que los filósofos sólo 



11 
 

se hayan preocupado con demasiada frecuencia de este 

movimiento o del desplazamiento de las esencias o “cosas”. 

El desplazamiento de una esencia no es sino un fenómeno 

secundario, porque la “cosa” no participa de la génesis 

viviente, es una merma. 
 

B.- el movimiento cíclico. En el interior de un conjunto 

orgánico, de un sistema astronómico o de un organismo 

biológico, hay ciclos que se repiten. El movimiento de 

simple desplazamiento era reversible. Este es una repetición 

perpetua.  
 

C.- El movimiento de evolución. Es el movimiento de 

crecimiento, de génesis, de maduración. Este movimiento es 

irreversible. La evolución es irreversible. Este es el 

movimiento por excelencia, el más real. Es el movimiento 

de los conjuntos orgánicos que se desarrolla. Los 

movimientos procedentes, desplazamientos y ciclo, se 

derivan de éste. El árbol crece, la vida engendra especies, 

las esencias vivas nacen, crecen, se reproducen y mueren.  
 

Parece que los griegos sentían predilección por el 

movimiento cíclico, en el interior de un conjunto que, a su 

vez, está en evolución. De este movimiento de evolución 

creadora, cósmica o biológica, los griegos no han tenido 

idea. La biología, la paleontología, la astrofísica moderna 

nos revela que en todos los niveles, en todos los órdenes, no 

estamos en cosmos, sino en cosmogénesis, es decir, el 

estudio de la secuencia de eventos involucrados en el origen 

del cosmos y en el desarrollo evolutivo  del universo. El 

mundo griego es un cosmos acabado, detenido. 
 

Los griegos han prestado atención a los ciclos que se 

repiten, así como al movimiento de degradación, el de 



12 
 

catagénesis (evolución regresiva, el envejecimiento), como 

así afirma Aristóteles: “Todo cambio es por naturaleza 

desintegrante. Todo es engendrado y destruido en el 

tiempo… Se ve que el tiempo es por sí causa de destrucción 

más que de generación… porque el cambio es de por sí 

desintegrante; si es causa de generación y de existencia, no 

lo es sino por accidente1”. 
 

 

2.2.5.- El devenir y el movimiento 
 

El devenir griego es pesimista, se caracteriza como un 

caminar hacia la muerte. Está afectado por el signo 

negativo: es un devenir descendente, una degradación, una 

catagénesis. 
 

Por el contrario, para el mundo hebreo, el devenir es 

eminentemente positivo; ambos son antagónicos, contrarios, 

van en sentido inverso. El uno evoca una degradación, un 

retroceso, un descenso y una caída, todo corre y se deshace. 

El otro, una ascensión y una conquista, todo se crea. 
 

El devenir platónico y neoplatónico representa una 

dispersión a partir de lo “Uno”, un pérdida. El devenir 

bíblico manifiesta la fecundidad y la bondad del “Ser” 

absoluto creador. Los hebreos prestan una atención 

apasionada a los procesos de fecundidad y de maduración.  
 

El símbolo del primero es el río que corre con fuerza y sin 

cesar, o la luz que se pierde en la oscuridad dispersándose. 

La imagen del segundo es el árbol que crece, y de un grano 

brota multitud de frutos. Dicho de otra forma, en términos 

de física moderna, el pensamiento griego parece haber 

                                                           
1 ARISTÓTELES, “Física”, libro IV, 222b. 



13 
 

considerado sobre todo la entropía, y haber quedado 

obsesionado por la degradación de la energía, mientras que 

los hebreos, sin ignorar la tendencia cósmica al polvo 

(muerte), han atribuido una importancia capital al 

movimiento inverso, el de biogénesis vital, de creación. El 

tiempo bíblico da importancia a la génesis de la creación, a 

la maduración universal, a la multiplicidad de los “Seres”; 

por ello es esencialmente positivo y bueno. 
 

 

2.2.6.- El tiempo y la eternidad 
 

La concepción helénica de la eternidad consiste, sobre todo, 

en una ausencia del tiempo; el tiempo no es asumido. Pero 

¿Cómo será la eternidad? En el pensamiento bíblico, la 

eternidad coexiste con un tiempo creador. El tiempo es 

realmente perpetua génesis.  
 

Para Plotino y Espinoza la coexistencia del tiempo y de la 

eternidad es la paradoja de una creación realmente inventiva 

y libre, y de un creador suficiente, que no tiene necesidad de 

nada. El “Ser” absoluto (Dios) no crea por necesidad de 

naturaleza, por lo que no hay creación real, invención real 

de ser nuevo, sino emanación. 
 

En la metafísica bíblica, por el contrario, el “Ser” absoluto 

(Dios) crea gratuitamente. El tiempo es la creación en 

camino de hacerse, la eternidad es el punto de vista del 

creador, su coexistencia es la de la acción creadora del “Ser” 

creador y de su suficiencia, es la paradoja de la gratuidad de 

la creación. 
 

Esta coexistencia en Dios de su suficiencia y de su acción 

abre una perspectiva, nos obliga a una hipótesis que 

confirmará el Nuevo Testamento cristiano: “Dios crea por 



14 
 

amor”. Así la dialéctica bíblica del tiempo y de la eternidad 

funda una metafísica de la libertad para la acción humana y 

una teología en que la razón de todo se encuentra en el 

amor. 
 

En definitiva, el problema del tiempo y de la eternidad es 

paralelo al del libre albedrío de las personas y la presencia 

de Dios, del libre albedrío y de la gracia que se fundamenta 

en el amor, en la acción creadora por el amor, en la acción 

creadora del amor mismo, origen y fin de todo y para todo. 
 

 

2.3.- EL FIN DE LOS TIEMPOS: EL JUICIO FINAL 
 

2.3.1.- El juicio final en el Israel Bíblico  
 

La idea de un Dios-Juez tiene su génesis en la doctrina de 

la Alianza entre Dios y el Pueblo de Israel en el monte Sinaí. 

Desde el mismo momento que se materializó el pactó (berit) 

de la Alianza, Dios realiza su juicio sobre el Pueblo. A 

cambio les garantiza la salvación y la victoria sobre sus 

enemigos. 
 

En una vertiente distinta, este “juicio de Yahvé” también 

supone el castigo de los no judíos, de los que están fuera de 

Israel. Desde esta perspectiva encontramos los relatos del 

diluvio (Gen 7, 10-24; 8, 1-17), la destrucción de Sodoma 

(Gn 19, 1-38) y el castigo de Egipto (Ex 7, 4 y ss.). Como 

tesis general, Israel tiene asegurada la victoria en el “juicio 

de Yahvé” (Dt 32, 36; Is 30, 18; Jer 30, 11), mientras que 

sus enemigos sólo pueden esperar el fracaso por estar 

separados de él (Sal 7, 7,9; 110m 5). 
 

A partir de la vuelta del Pueblo de Israel del exilio de 

Babilonia (538 a.C.), la idea del juicio se va desligando del 



15 
 

acontecimiento histórico de Israel y se coloca en el plano 

escatológico. Allí es donde adquiere una dimensión más 

universal y donde se presenta el concepto de “juicio final”: 

el juicio al final de los tiempos. En algún Salmo, Dios es 

entendido como Juez de toda la tierra, de vivos y de muertos 

(Sal 9, 9; 82, 8). 
 

Si en la época helenística (del 333 al 63 a.C.) la idea de 

resurrección irrumpió con fuerza en el Salmo (1, 1-6). 

También en la apocalíptica de Daniel2  (hacia el año 165 

a.C.) se consolida su anuncio al final de los tiempos, 

presentándose como el requisito previo para que se lleve a 

cabo el “juicio de Yahvé” sobre aquellos que ya han muerto 

(judíos y paganos, buenos y malos, ricos y pobres). La 

observancia de la Ley será la que salve finalmente a los 

justos para ruina y vergüenza de sus enemigos (Dn 3, 24-90; 

13-14). 
 

 

2.3.2.- El día del juicio final en el Nuevo Testamento 
 

“Parusía” deriva del verbo griego “páreimi” (estar 

presente, llegar). El hebreo no posee un vocablo 

equivalente, si bien los verbos que significan “venir”, 

adquieren una connotación sacralizada que se aproxima 

bastante a la del término parusía, sobre todo, cuando tienen 

a Dios por sujeto. 

                                                           
2Según Daniel, el Juicio se celebrará en el cielo o paraíso. Las naciones serán 

destruidas. Al reino de Yahvé pertenecerán todos los que están inscritos en el 
libro de la vida. Todos los demás heredarán la condenación eterna: “En aquel 

tiempo surgirá Miguel, el gran príncipe que defiende a los hijos de tu pueblo. 

Será aquel un tiempo de angustia como no habrá habido hasta entonces otro 
desde que existen las naciones. En aquel tiempo se salvará tu pueblo: todos 

aquellos que se encuentren inscritos en el libro (de la vida). Muchos de los que 

duermen en el polvo de la tierra se despertarán, unos para la vida eterna, 
otros para el oprobio, para el horror eterno" (Dn 12, 1-2). 



16 
 

 

La primera referencia en el Nuevo Testamento la 

encontramos en (2 Tes 2, 9), cuando Pablo de Tarso la 

utiliza para designar la venida gloriosa de Cristo al final de 

los tiempos con una manifestación triunfal y un despliegue 

de poder en un ambiente solemne y festivo.  

En efecto, la “parusía” se conecta inmediatamente con el 

fin del mundo (Mt 24, 3. 27. 37. 39), con la resurrección (1 

Tes 4, 15; 1 Co 15, 23) y con el juicio (1 Tes 5, 23), la 

nueva creación en la que Dios será “todo en todas las cosas” 

(1 Co 15, 28). 
 

El Nuevo Testamento también proclama los signos que la 

precederán: el enfriamiento de la fe (Lc 18, 8), la aparición 

del anticristo (2 Tes 2, 1ss.), la predicación del evangelio a 

todas las naciones (Mt 24, 14) y la conversión de Israel 

(Rom 11, 25ss.). De todos ellos, el que ha merecido la 

mayor atención de la exégesis bíblica es el anticristo. 
 

Pablo de Tarso afirma en (2 Tes 2, 4-12) que el anticristo 

aparece como un personaje singular y todavía por venir. Sin 

embargo, san Juan lo identifica con una comunidad ya 

presente, en la que se encarna el espíritu de oposición a 

Cristo: la secta gnóstica. Por otra parte, el Apocalipsis 

parece describir el anticristo con los rasgos del imperio 

romano (Ap 13, 1-10). Todos estos matices en la 

caracterización y en la localización temporal, da pie para 

interpretar al anticristo como símbolo de los poderes que, a 

lo largo de la historia, se oponen al reino de Dios, es decir, 

al reino de amor que tiene que imperar en todo momento y 

en todas las circunstancias. 
 

La eucaristía (la misa) se celebra como memorial de amor 

de Jesucristo “hasta que Él venga”. La celebración litúrgica 
es vista en la iglesia primitiva como anticipación mística del 

reino de Dios. La plegaria aramea “marana-thá” (ven 



17 
 

Señor) (1 Co 16, 22; Ap 22, 20) se entiende como: si el 

Señor ha venido (ahora) entre nosotros, del mismo modo 

vendrá al término de la historia, respondiendo a la 

invocación de la Iglesia que anhela su presencia gloriosa y 

manifiesta. 
 

La “parusía” o venida del Señor conlleva –como una de sus 

dimensiones- el juicio escatológico. En efecto, con el paso 

del tiempo, la idea de la “parusía” tendió a oscurecerse en 

favor de la del juicio al final de los tiempos, terminando por 

ser desplazada de la atención de los creyentes, quedando 

reducida a simple formalidad. 
 

En el Antiguo Testamento, la idea central es que el juicio de 

Dios es para la salvación. Esta concepción se conservará en 

el Nuevo Testamento; textos como (Mt 25, 31ss.; Lc 10, 18; 

2 Tes 2, 8), etc., muestran que el juicio será la victoria 

definitiva y aplastante de Cristo sobre los poderes hostiles 

del mal. 
 

La prueba palpable de esta definición la encontramos 

cuando se anuncia como cierto el gran día del juicio. Jesús 

atribuye al Padre la doble función de juzgar y de retribuir 

(Mt 20, 23), sirviendo Él mismo de testigo: “a todo el que 

me confesare delante de los hombres, yo también le 

confesaré delante de mi Padre, que está en los cielos” (Mt 

10, 32). 
 

Con mayor frecuencia, Jesús se presenta como árbitro de los 

destinos humanos: los desconocidos para Él quedan 

excluidos de la felicidad eterna (Mt 7, 23). El “día de 

Yahvé” es el día del Hijo del Hombre (Lc 17, 24), a quien le 

es adjudicado el juicio: “Cuando el Hijo del Hombre venga 

en su gloria y todos los ángeles con él, se sentará en su 



18 
 

trono de gloria, y se reunirán en su presencia todas las 

gentes, y separará a unos de otros, como el pastor separa a 

las ovejas de los cabritos, y pondrá las ovejas a su derecha 

y a los cabritos a su izquierda. Entonces dirá el Rey a los 

que están a su derecha: Venid, benditos de mi padre; tomad 

posesión del reino preparado para vosotros desde la 

creación del mundo” (Mt 25, 31-34). 
 

La idea de juicio y la persona de juez también figuran entre 

las ideas de los escritos de Juan. Según el cuarto evangelio, 

en función de Jesús se obra una división de la humanidad, 

que equivale a un juicio. La oposición luz-tinieblas, verdad-

mentira se encarna en la existencia de dos partidos: 

creyentes-incrédulos, videntes-ciegos, ovejas del rebaño-

ovejas extrañas, discípulos-judíos (en sentido joánico). En 

cristo-luz se realiza ya el discernimiento escatológico, es 

decir, la salvación o condenación en el juicio, ya que se 

separará a los justos de los impíos. 
 

La sagrada Escritura no dice cuándo será este fatal 

acontecimiento de la destrucción del mundo inmanente y 

sentiente, pero da pistas. Pablo de Tarso atribuye 

regularmente el juicio a Dios (Rom 2, 2) o al Señor (Ef 6, 

8). Todas las personas comparecerán ante el tribunal de 

Dios (Rom 14, 10) o ante el tribunal de Cristo (2 Cor 5, 10). 

Estos dos puntos de vista se armonizan en la fórmula de la 

epístola a los Romanos: “Dios, por Jesucristo, según mi 

evangelio, juzgará las acciones secretas de los hombres” 

(Rom 2, 16). Es “Cristo Jesús quien ha de juzgar a los vivos 

y a los muertos” (2 Tim 4, 1). 
 

Cuando la iglesia primitiva confesaba su fe en el Cristo juez, 

lo que resonaba en el fondo de ese artículo de fe era el 

mensaje confortante de la gracia vencedora, tal y como 



19 
 

había sido anunciado en el evangelio de Juan: “en esto ha 

llegado el amor a su plenitud con nosotros; en que 

tengamos confianza en el día del juicio… No hay temor en 

el amor, sino que el amor perfecto expulsa el temor” (1 Jn 

4, 17-18). 
 

 

3.- LA ESENCIA AFIRMATIVA: EL PRINCIPIO DE 

LOS SERES VIVOS 
 

3.1.- LA ESENCIA Y EXISTENCIA DEL “SER” 
 

La esencia afirmativa es la esencia viviente, la perfección 

realizada del “Ser” absoluto, la afirmación de su esencia y 

con lo que mejor y más dialoga. Es por ello que está dotada 

de cualidades superiores a las demás esencias animadas 

vivientes. La esencia afirmativa está presente en la 

manifestación de la idea absoluta de la esencia del “Ser”. 
 

La esencia es afirmativa por la vitalidad y por la 

importancia decisiva que supone su actividad dentro de la 

complejidad de lo creado. Esta esencia se mueve, piensa y  

transforma el medio con su actividad; por ello, es la esencia 

que persiste en la cúspide del pensamiento del “Ser”.  
 

Dentro de este grupo se encuentran aquellos seres vivos que 

tienen movilidad, constantes vitales y algún tipo de 

emociones. Cada “Ser” animado y limitado posee dentro de 

su estructura intelectual e interna una independencia y 

autonomía propia que lo hace distinto y diferente a título 

personal con respecto a la pluralidad y, lo más importante, 

también al “Ser” absoluto con respecto a su existencia. 
 

En efecto, la autonomía de la esencia afirmativa es 

autónoma gracias a que posee una existencia totalmente 



20 
 

distinta, contraria y diferente con respecto al “Ser” absoluto; 

su existencia necesariamente depende de su esencia, siendo 

limitada, contingente, necesaria y dependiente de la esencia 

metafísica. En esta circunstancia, la esencia es eterna ya que 

el “Ser” absoluto, del cual depende en su asociación 

metafísica, también es eterno en esencia y existencia. 
 

El devenir histórico del “Ser” afirmativo lo determina su 

esencia, no su existencia. Con la muerte, la esencia perdura 

en la formalidad de alteridad, es decir, en la descendencia 

que configura la especie “sine die”.  
 

A parte de la esencia en su conjunto de pluralidades, 

también hay otra esencia más intimista y profunda que se 

eleva sólo a la unidad e individualidad de un solo “Ser” 

determinado y concreto. Se trata de la propia esencia 

interna, es decir, la composición de la cual está formado el 

“Ser” humano limitado. Nuestro organismo está formado de 

millones de células independientes que forman órganos 

vitales que facilitan el funcionamiento de la esencia corporal 

unitaria. En efecto, la esencia afirmativa está compuesta de 

células que a su vez son esencias de órganos, que a su vez 

son esencias de un cerebro motor y que es esencia de la 

razón, esencia del alma que hace existir a todo el conjunto 

del “Ser”.  
 

Pero ¿La esencia afirmativa puede tener la categoría de 

“Ser”? si tenemos en cuenta el análisis de su esencia misma 

es totalmente imposible que configure el “Ser” por su total 

dependencia a la esencia absoluta. Por el contrario, si 

analizamos la existencia, sí que la configura el “Ser” porque 

es autónoma y distinta a la existencia del ser metafísico. En 

la medida que la esencia tenga su existencia 



21 
 

correspondiente, ambas realidades forman el “Ser” con sus 

características propias de alteridad. 
 

Pero ¿Qué es el “Ser” de la esencia afirmativa? 

Sencillamente existir, tener movilidad, razonar, comunicarse 

y lo aprehendido sentientemente, dejar una huella, un 

pasado, hacer historia personal y social, amar en todas sus 

formas; una vitalidad de la vida cotidiana que permite existir 

amando y queriendo sin límite.  
 

Por consiguiente, el género humano y animal supervive 

gracias a los años de su existencia, ya que equivale a nacer, 

crecer, reproducirse y morir. Pero durante su existencia 

podía no haber existido y el mundo haber permanecido 

invariable. La muerte existencial de un solo individuo no 

aporta nada al conjunto de la especie. Sin embargo, no 

ocurre lo mismo con su esencia, materia necesaria para la 

procreación y supervivencia de la especie, una esencia 

global que ocupa su lugar en el mundo. Pero ¿esta esencia 

hubiera sido posible sin la existencia? La respuesta es, no. 

La existencia lleva intrínseco el desarrollo de la esencia 

corporal y, esta esencia es la que verdaderamente hace 

cambiar todo el medio posible, ocupando, como esencia que 

es, un lugar en el espacio. 
 

Sólo el amor permite el desarrollo armónico del “Ser para 

la vida”. Todas las formas de “No amor” conducen al “Ser 

para la muerte”, una muerte vital de noche oscura interior 

que desarmoniza el nexo de unión entre la esencia y la 

existencia de la formalidad plural. Este desequilibrio afecta 

al desorden afectivo y vital de los seres humanos. 
 

¿En qué consiste la existencia del “Ser”? La existencia no es 

la misma en los seres animados de esencia afirmativa. La 



22 
 

esencia y sobre todo la existencia son distintas. Cada “Ser” 

se caracteriza por una existencia única que le hace distinta a 

otro “Ser” limitado y, por consiguiente, también en términos 

de autonomía con respecto al “Ser” absoluto. 
 

Esta existencia independiente se manifiesta en los seres 

vivos a través de una realidad vital que hace que tomen 

conciencia de su situación y de sus posibilidades naturales: 

la existencia afirmativa sentiente. 
 

 

3.2.- LA EXISTENCIA AFIRMATIVA SENTIENTE 
 

Al existir el “Ser afirmativo” de forma independiente del 

“Ser Absoluto” hace que emane el alma vivificante como 

parte de su existencia y ordenamiento vital. Una esencia 

afirmativa vive en la medida que tiene alma. El alma es el 

“Yo” más profundo, la dimensión espiritual del “Ser 

humano” que influye en el carácter, en lo sentiente y en 

raciocinio de lo consciente. 
 

¿Cuál es la misión del alma? Instaurar y desarrollar el 

mundo interior de la esencia animada. Si el alma es la que 

desarrolla las emociones sentientes de la esencia corporal, 

será esa misma esencia corpórea la que ejecute los instintos 

y deseos del alma para agradar sus experiencias sensoriales. 

El alma es el actor motor que coordina todo lo relacionado 

con lo sentiente corporal.  
 

 

3.3.- LA ACCIÓN CREADORA DE LA ESENCIA 

AFIRMATIVA 
 

El “Ser” absoluto ha creado seres creadores. Pablo de Tarso 

estaba convencido de que la historia es una obra en que 



23 
 

cooperan la acción divina y la acción humana (1Cor 3, 9). 

En efecto, la acción de la esencia afirmativa humana, 

creadora, coexiste con la acción de la divina, ésta sostiene a 

aquella, la engendra y la impulsa a la plenitud de su 

autonomía, de su libertad. Hay una inmanencia de la acción 

humana en la acción divina. El dinamismo de Dios actúa en 

la acción humana. 
 

Aunque la creación continúa inventándose, la esencia 

afirmativa de los “Seres humanos” también es creadora de 

su vida y de su destino, tiene el poder de cooperar en su 

destino, de inventarlo. Las metafísicas que niegan el tiempo 

real niegan también la libertad porque desconocen la 

creación, el poder de las personas tienen de crear su destino 

colaborando con Dios. 
 

El desenvolvimiento de una realidad ya implicada en un 

germen puede ser o una explicación de lo que ya preexiste 

totalmente, o un crecimiento orgánico que aporta algo nuevo 

por invención de “Ser”. El germen biológico procede según 

esta segunda manera: la encina no estaba contenida en la 

bellota. 
 

La metafísica bíblica es una filosofía del germen. No es de 

tipo matemático, sino de tipo biológico. Contra las 

metafísicas de la emanación, sostiene una metafísica de la 

creación que atribuye un poder creador a los seres creados. 

Multiplica los creadores. La dificultad está en comprender 

las relaciones entre el acto del creador principal y las 

acciones de los creadores creados. 
 

La metafísica bíblica también es una metafísica del diálogo. 

Para captar su problemática, hay que abstenerse de pensar 

los problemas en términos aislados, y esforzarse por 



24 
 

comprender una obra accionada por dos libertades: la divina 

y la humana. 
 

 

3.4.- LA ANTROPOLOGÍA DE LA ESENCIA 

AFIRMATIVA 
 

3.4.1.- La antropología metafísica del cuerpo-alma 
 

La existencia afirmativa de los seres humanos se compone 

de cuerpo y alma. El cuerpo es la parte de la esencia 

biológica que conforma el “Ser”. Por el contrario, el alma es 

la otra parte anímica que vivifica el “Ser”.  
 

La palabra  cuerpo sugiere a nuestra mentalidad occidental 

moderna la idea de una envoltura material en la que radica 

el espíritu, el alma. La idea de cuerpo también gira en torno 

a la antropología cartesiana, según la cual las personas son 

espíritu, siendo el cuerpo un mero envase extrínseco donde 

aquel esta contenido. 
 

La antropología materialista llega a una consecuencia 

diametralmente opuesta: las personas no son nada más que 

cuerpo, pura materia: el espíritu no existe, es una quimera 

filosófico-metafísica o se circunscribe al ámbito de las 

religiones. 
 

Ambas posturas, aunque radicalmente opuestas, parten de la 

misma perspectiva: el cuerpo es la esencia material, el 

envase, el soporte. El espíritu es lo otro: la vida, el ser activo 

y determinante del vivir humano. 
 

Para la Grecia clásica la noción de cuerpo o “soma” como 

“forma” constituida y concreta es independiente del alma, 

que es su contenido. A pesar de esta dualidad, Platón 



25 
 

distingue dos cualidades del alma, que dan razón de ser al 

“soma”3: 
 

A.- El alma significa primeramente una fuerza vital: el alma 

vegetativa que imprime al cuerpo el movimiento y la vida. 

Esta alma es el principio de las fuerzas inherentes a la 

materia, de la que es inseparable y juntamente con la cual 

perece. Es una especie de alma inferior, sorda y ciega. Es 

común a todos los seres de la naturaleza.  
 

B.- Al lado de esta alma inferior está el alma verdadera y 

superior, que es principio inmaterial del pensamiento y que 

sólo las personas poseen. Aunque unida a la otra alma, es 

distinta de ella y superior, y permanece siempre aun después 

de la destrucción del cuerpo y del alma inferior.  
 

Este dualismo metafísico tiene también su proyección en la 

esfera moral. El cuerpo (animado por el alma inferior) es 

intrínsecamente malo y está en perpetua oposición con el 

alma superior, y la victoria de la persona consistirá en la 

completa supresión del cuerpo y en la preeminencia pura, 

absoluta y eterna del espíritu. 
 

Esta concepción queda superada en el judaísmo con la 

ausencia de dualismos entre alma-cuerpo. La persona es 

creada por Dios como “alma viviente” (Gen 2, 7). No hay que 

interpretar esta noción hebrea del alma desde el dualismo 

platónico (el hombre es alma y cuerpo, dos realidades 

distintas que se complementan), concepto que ha heredado la 

iglesia y la doctrina cristiana al definir la naturaleza misma de 

los “Seres humanos”.  
 

                                                           
3GONZÁLEZ RUÍZ, J. Mª, “La dignidad de la persona humana según san 

Pablo”, Madrid, 1956, p. 97. 



26 
 

La mentalidad hebrea considera que la muerte no es una 

separación del alma y cuerpo, ya que el alma no se opone al 

cuerpo. Si la persona es un “napas” o “alma viviente” y vive 

como “napas” (la persona no sólo tiene un alma sino que es 

un alma); también es un cuerpo o “nefesch”, que después se 

tradujo con las palabras griegas: “fisis” o “soma” 

(corporeidad). 
 

El mundo bíblico no entiende que un cuerpo no contenga un 

alma, ya que un “alma viviente” tiene que convivir con todo 

su cuerpo, e integridad corporal. Si desaparece el alma no 

queda el cuerpo; no queda nada sino polvo. Tan verdad es 

decir: “somos cuerpos”, como decir: “somos almas”. El 

hebreo emplea indistintamente (para designar a la persona) 

los términos alma o cuerpo, ambas se refieren a una sola y 

misma realidad: la persona viva en el mundo.  
 

Esta concepción es asumida por el cristianismo nacido del 

judaísmo. En la teología de Pablo de Tarso queda evidente 

que el cuerpo o “soma” no es una estructura humana 

exterior al yo real de la persona, sino que caracteriza 

esencialmente ese “Yo”, es decir, al “Ser” en su totalidad 

como unidad personal. Ya no es exacto decir: la persona 

tiene un “soma”, sino: la persona es “soma4”. 
 

Cuando Pablo dice que la persona es “soma”, se sobre 

entiende la idea de que es una “persona viva” que tiene el 

poder de disponer de sí misma, de afirmarse o de negarse, 

de orientarse en una dirección determinada o de 

abandonarse a otro distinto de sí mismo (1 Cor 9, 27; Rom 

6, 12; Fil 1, 20) 
 

                                                           
4 IBIDEM, p. 85. 



27 
 

Bultmann concreta así el significado de “soma”: “El hombre 

se llama soma en cuanto que puede constituirse a sí mismo 

en objeto de su acción, o en cuanto que se siente a sí propio 

como sujeto activo o pasivo de su acontecer5”. 
 

 

3.4.2.- La antropología espiritual: el “ruáh” 
 

Basta considerar todo lo que implicala ausencia del 

dualismo alma-cuerpo, desde el punto de vista metafísico, 

epistemológico, psicológico e incluso biológico en el 

dualismo platónico, para prever la inversión de puntos de 

vista que produce una concepción no-dualista del “Ser 

humano”, como la que se sostiene en el aristotelismo 

tomista. 
 

La presencia de la dimensión espiritualestá absolutamente 

ignorada en las filosofías, pero específica del mundo 

bíblico: el “ruáh” hebreo (pneuma, viento, espíritu de vida). 

Esta dimensión nueva introduce una dialéctica irreductible a 

la antinomia platónica alma-cuerpo, dialéctica que rige las 

relaciones entre los “Seres humanos” y esa parte 

sobrenatural que hay en ellos, que opera y llama a un 

destino imprevisible e inesperado, y que los profetas señalan 

con la distinción entre las personas, que es un “alma 

viviente”. 
 

 

3.4.3.- “Carne-cuerpo” en Pablo de Tarso 
 

La noción de “sars” o “carne” en Pablo juega un papel 

decisivo en su antropología. Jamás tiene el alcance que le 

                                                           
5 BULTMANN, R; “Teología del Nuevo Testamento”, Tubingen, 1951, p. 192. 



28 
 

daba la filosofía griega: la esencia corporal, es decir, el 

propio cuerpo en cuánto substancia material. 
 

Para Pablo “carne” no designa solamente la esencia 

terrestre, sino que se aplica a toda persona inmersa en el 

vivir terrenal, bajo tres fundamentos teológico-metafísicos6: 
 

A.- En un primer momento la palabra “carne” tiene en un 

sentido análogo a “cuerpo”: el “Ser humano” corporal 

viviente (Gal 4, 13; 2Cor 12, 7; 2Cor 4, 11; 1Cor 5, 5). 
 

B.- Partiendo de este significado, la expresión paulina se va 

diferenciando cada vez más de la inicial. “Carne” va 

adquiriendo una más concreta significación: el “Ser 

humano” en su debilidad y caducidad, en contraste con Dios 

y su “Ser-Espíritu” (Gal 1, 16; 1Cor 15, 50; Rom 9, 7-8). 
 

C.- aplicando ya más esta noción de “persona-carne” al 

terreno “ético-religioso”, Pablo emplea una fórmula en la 

que se contiene una buena dosis de su teología de la 

salvación: “en carne”. En efecto, para Pablo, el “Ser” de una 

persona no se determina por algo constitutivo de la esencia 

o por lo que en sí tiene, sino por una esfera o ambiente, 

dentro del cual se mueve, y que demarca su horizonte, es 

decir, las posibilidades de su hacer y de su recibir. 
 

Por consiguiente, “carne” es la realidad humana en su 

debilidad, su caducidad, su limitación: todo ello en contraste 

con la realidad de Dios y de su “Ser-Espíritu”. Pero “carne” 

no define solamente el “Ser humano” en sí mismo, sino toda 

la esfera de lo humano, todo lo que en el mundo creado, 

toca de cerca o de lejos a la persona, todo lo que lleva su 

                                                           
6 IBIDEM, p.p. 229-234. 



29 
 

impronta o la huella de su dominio, todo lo que es 

humanizado por la persona. 
 

La existencia humana, la manera de ser no está circunscrita 

y encerrada en la corporalidad de la esencia afirmativa, en la 

individualidad propia de cada uno, sino que se manifiesta y 

se realiza en una dimensión más amplia, de la que la 

persona participa y en la que ejerce su responsabilidad. 

“Carne” no es exactamente la esencia del “Ser humano” o 

su estructura de “existencia-psicológica”, sino más bien la 

dimensión particular en la que se manifiesta la vida del “Ser 

humano” natural.  
 

Así pues, “en carne” se mueve el “vivir” (Gal 2, 20; fil 1, 

22), el “caminar” (2Cor 10, 3) del “Ser humano” en general. 

Por tanto, “vivir” o “caminar en la carne” significa 

simplemente “vivir como persona la propia vida”, y de suyo 

no comporta ningún prejuicio ético o religioso, sino que 

sencillamente comprueba un hecho, no una norma, sino un 

ambiente, una esfera del quehacer vital. 
 

Por último señalar que por no ser dualista, por no tener el 

concepto de “cuerpo”, el mundo bíblico tiene el sentido y el 

gusto de lo carnal, la inteligencia de lo carnal. Esta 

inteligencia sólo es posible si no se separa maniqueamente 

lo sensible de lo inteligible, el cuerpo del alma, de forma 

que lo sensible y el cuerpo queden privados de significación 

y opacos a la inteligencia. 
 

Por paradójico que pueda parecer a nuestros hábitos 

maniqueos, el hebreo tiene el sentido y el amor de lo carnal 

porque tiene el sentido de lo espiritual, el sentido de la 

presencia de lo espiritual en lo carnal. Lo carnal es deseable 

a causa del misterio inteligible de que está lleno. La 



30 
 

significación está a flor de piel. El hebreo es carnal porque 

tiene la inteligencia de lo que hay que conocer en lo 

sensible. 
 

 

3.4.4.- La resurrección del cuerpo-alma 
 

En el Nuevo Testamento cristiano encontramos la expresión 

“resurrección de los muertos”, anástasis, nekrôn. 
 

Sin embargo, no se encuentra en los textos bíblicos la 

expresión “resurrección de los cuerpos”, porque en la 

antropología bíblica no existe la idea de una dicotomía entre 

cuerpo-alma, y tampoco aparece el término “cuerpo”. 
 

La resurrección de los muertos es la resurrección de las 

personas. Para evitar una interpretación platónica de la 

resurrección, para que no se confunda la resurrección bíblica 

con la inmortalidad del alma de las filosofías griegas, las 

definiciones conciliares se han esforzado por precisar: “cum 

corporibussuis” (con sus cuerpos). Esta adición era 

necesaria porque así se trasladaba una idea bíblica a un 

mundo de pensamiento dualista. Y era necesario, para 

concebir el equivalente de lo que la Biblia llama la 

resurrección de los muertos, precisar que se trata de todo la 

persona, es decir, en lenguaje griego: del alma y del cuerpo. 
 

La perspectiva bíblica no se plantea hablar de la 

resurrección en un sistema dualista en el que el alama y el 

cuerpo son dos sustancias distintas, porque la esencia del 

cuerpo es alma, ya que el cuerpo y el alma no son sino uno: 

la resurrección de los cuerpos, es la resurrección de las 

almas o, lo que es lo mismo, la resurrección de las personas 

como alma-cuerpo. 
 



31 
 

3.5.- LA FE COMO CAMINO ESPIRITUAL 
 

Tanto el judaísmo, como las primeras comunidades 

cristianas dan mucha importancia a la confianza en Dios, a 

la realización de su voluntad y a la santificación de la vida 

cotidiana. Si el judaísmo lo hace a partir del cumplimiento 

de la Torá y la Ley de Moisés; el cristianismo por el camino 

de la figura y enseñanzas de Jesús de Nazareth. 
 

Los evangelios de Marcos, Mateo y Lucas usan el término 

griego “pistis-pisteúo” para dar continuidad al concepto de 

“fe” judío: confiar, fiarse de Dios, experimentar y saborear a 

Dios por los sentidos, conocer a Dios a través de los ojos del 

corazón y no de la razón. Esta visión se contrapone a la del 

mundo greco-latino, más preocupado por conocer a Dios 

racionalmente.  
 

En las narraciones de milagros se encuentra, muy a menudo, 

una alusión a la fe del enfermo o de los que le rodean (Mc 2, 

5; 5, 34; Mt 8, 10). Se alude a la confianza en la misión de 

Jesús y en su poder de salvar a aquel que lo necesita. Estas 

acciones salvíficas están al servicio de su misión y quieren 

corroborar una fe preexistente. 
 

La fe en Dios es para Jesús un estar abierto a las 

posibilidades que Dios establece, y un contar-con-Dios que 

no se da por satisfecho con lo dado y con lo hecho. No hay 

que olvidar que todo llamamiento y toda afirmación de 

Jesús implican la fe, la confianza, el conocimiento, la 

decisión, la obediencia, la entrega; sin estas actitudes, las 

personas no abren su corazón a su mensaje y, sin mensaje, 

no hay fe posible. 
 

Pablo de Tarso continuamente hace alusión a la fe, 

entendida como un movimiento interior de la persona hacia 

Dios, una relación vital con Él, un acontecimiento salvífico, 

una relación, una “carrera para alcanzar a Cristo, que 



32 
 

primero lo ha alcanzado” (Flp 3, 12), un “corre hacia la 

meta, para lograr el premio de la suprema vocación de Dios 
en Cristo Jesús” (Flp 3, 14), “Un vivir en la fe del Hijo de 

Dios que me amó y se dio a sí mismo por mi” (Gal 2, 20), un 

inicio por medio del Espíritu Santo para alcanzar la 

perfección de Cristo, el Señor (Gal 3, 3, Ef 4, 13). En 

resumen: para san Pablo la fe es vida, y “el vivir es Cristo” 

(Flp 1, 21). 
 

Para el evangelista Juan, fe y conocimiento (Jn 6, 69), 

conocimiento y fe (Jn 17, 8; 1Jn 4, 6) no son procesos 

diferentes y separados entre sí, sino series ordenadas con un 

fin didáctico, que hablan de la aceptación del testimonio 

desde diferentes puntos de vista: sólo la fe que acepta el 

testimonio (de Jesucristo) conoce; y viceversa: el que 

conoce la verdad (Jesucristo) se orienta hacia la fe. 
 

En la teología de Juan existe también una estrecha relación 

entre la fe y la vida. El que cree en Jesucristo no perecerá, 

sino que tendrá la vida eterna (Jn 3, 16-18; 11, 25) no sólo 

aquí y ahora, sino también en el futuro escatológico. 
 

 

3.6.- LA FE COMO INTELIGENCIA ESPIRITUAL 
 

La fe no es una creencia que resulta de  la psicología. El 

análisis psicológico puede afectar a todo el contexto 

psicológico de la fe, a todo lo que no es, lo que es afectivo, 

lo que resulta de conflictos inconscientes. La fe es una 

inteligencia espiritual, un conocimiento sobrenatural que 

nos es dado por el espíritu o pneuma. 
 

Desde un punto de vista metafísico, la fe es una lectura de 

algo dado, en la que la acción de la inteligencia y el 

conocimiento que procede de la inhabilitación del Espíritu 

divino, por lo que no hay oposición entre la fe (pistis) y la 



33 
 

inteligencia. Lo que se opone a la inteligencia espiritual, que 

es la fe, es la estupidez, la locura. La oposición entre la fe y 

la razón es una idea de filósofos, de filósofos que realizaban 

la estructura y las categorías del pensamiento helénico, y no 

habían comprendido lo que era la renovación de la 

inteligencia por el espíritu que aporta la tradición bíblica. 
 

Desde un punto de vista teológico, el cristiano es una 

“creatura nueva”, una “persona nueva”. La sabiduría que 

aporta el cristianismo no tiene nada de común con las 

sabidurías de los filósofos griegos. El cristiano no busca la 

“dicha” (la eudaimonia), no se cree justificado por la 

“virtud” (arete); su fin último no es el “soberano bien”. Las 

sabidurías paganas siempre eran más o menos una 

acomodación, un arte de resignarse a la condición humana. 

El cristianismo no es una ética, sino un proyecto de vida 

basado en el amor y el perdón. 
 

Cuando hablamos de ética no nos estamos refiriendo al 

aspecto conductual de la persona como principio filosófico, 

sino que podría hablarse de un giro existencial. El 

seguimiento a Dios, principio de la fe, no consiste en actuar 

de diferente manera sino de ser de diferente manera; sin 

duda que si se es de diferente manera se actúa de diferente 

manera7. 
 

La caridad no es un amor efectivo, ni una filantropía que se 

explique por motivos psicológicos, ni un temperamento; no 

es un sentimiento, ni una afección, ni una pasión, sino que 

es de un orden espiritual y sobrenatural. 
 

                                                           
7 LUMBRERAS ARTIGAS, B.; “Creyendo”, Publicación parcial de la Tesis 
doctoral, Barcelona, 2006, p. 59. 



34 
 

La esperanza no tiene nada de común con un optimismo 

natural, una facilidad de esperar que proviene de un 

temperamento feliz. También ella es una virtud sobrenatural 

porque es espiritual.  
 

Por consiguiente, saber distinguir lo que pertenece a lo 

psicológico (carnal) y lo que es de lo espiritual, es el 

principio de toda vida mística que se precie; una mística que 

confía en la divinidad y la saborea. 
 

 

3.7.- EL AMOR COMO FIN ÚLTIMO DE LA 

METAFÍSICA 
 

En vista de lo que Dios o “Ser” absoluto tolera en nuestro 

tiempo y de lo que las personas dicen y hacen en su nombre, 

ante la crueldad, el odio, las guerras y el hambre, muchos 

creen no poder hablar ya más del amor de Dios. 
 

Pero Dios habla, porque su amor corresponde a nuestro 

amor al prójimo, entendido como el más lejano, incluso el 

enemigo. La fe que no es activa en el amor, no es fe. Y el 

amor que no se nutre del perdón hacia el prójimo, se pierde 

en un humanismo que, como Ley o moral, se olvida de la 

Palabra de Dios. El amor al prójimo en la Biblia no tiene su 

fundamento en un ideal humanístico y altruista, sino que es 

siempre consecuencia de las relaciones entre Dios y las 

personas, que conducen a las relaciones entre ellas y su 

prójimo. 
 

En efecto, la Biblia da mucha importancia a la hermandad 

como signo identificativo de la condición humana. Muchos 

de sus textos enseñan que el primero y principal mandato de 

Dios es el que se recoge en el decálogo de los Diez 

Mandamientos de la Ley de Moisés: “amarás a tu prójimo 
como a ti mismo” (Lev 19, 17 ss.), incluso al extranjero 



35 
 

(Lev 19, 34), al enemigo (Ex 23, 4 ss.; Prov 25, 21 ss.) o al 

señor de esclavos (Ex 21, 5). El amor se proyecta hacia el 

otro, hasta llegar a una solidaridad completa (Dt 15, 12-18; 

23, 16 ss.). La Biblia nos invita, en todo momento, a superar 

nuestro orgullo y egoísmo como tentación peligrosa de 

infidelidad al amor que Dios nos tiene.  
 

Además del mandato singular del amor al prójimo, en la Ley 

de Santidad bíblica (recogida en la literatura sapiencial), 

Dios rechaza “sembrar discordia entre hermanos” (Prov 6, 

19), ya que las personas tienen que vivir reconciliado con el 

hermano si quiere obtener la bendición de Dios (Sal 133). 

Las personas se destruyen si no superan el odio y la 

venganza. Cuando guardamos rencor a alguien o tenemos un 

resentimiento hacia otra persona, somos nosotros los únicos 

perjudicados, los únicos que sufrimos, los únicos lastimados 

que nos causamos daño. La falta de perdón es capaz de 

enfermarnos, envenenarnos, hacernos sufrir y volvernos 

malos. Cuando uno odia a su enemigo, pasa a depender de 

él. Aunque no quiera, se ata a él, queda sujeto a la tortura de 

su recuerdo y al suplicio de su presencia. Toda persona se 

equivoca si no progresa en la superación del odio y la 

venganza.  
 

Las personas que se desprecian a sí mismas, se dejan caer, 

se envilecen y juzgan su vida sin sentido, huyen de sí 

mismas. La estimación exagerada y el desprecio a uno 

mismo, andan a menudo juntos. Ambos son fruto de la 

soledad de las gentes autónomas, abandonadas a sí mismas. 

Ellas ignoran que son amadas, que son útiles y responsables. 

Falta diálogo con la Palabra de Dios y con los demás, 

nuestro prójimo. Solamente el que sabe que es tomado en 

serio, es capaz de aceptarse a sí mismo seriamente.  
 

Quien sigue por este camino se perderá en el laberinto de 

sus afectos y relaciones interpersonales negativas. Las 



36 
 

personas estamos llamadas a la hermandad, no sólo con 

nuestros semejantes, sino con toda la humanidad y todos los 

pueblos de la tierra. Dios deja muy claro cuál debe ser la 

dirección de las personas con nuestros semejantes: el amor y 

el perdón es el objetivo. 
 

Como personas amadas y aceptadas por Dios, somos 

llamados a dar una respuesta y a ser responsables. El amor 

al prójimo y al enemigo es nuestra razón de ser. Sólo así 

podrá ser una realidad el “reino de amor” que tanto 

anunciaba Jesús. Ese reino es una sociedad más justa, 

solidaria, humana y amable. Sólo el amor y no la 

autosuficiencia pueden hacerlo. Dios tiende la mano para 

trabajar juntos en este objetivo. 
 

 

3.8.- GRIEGO O HEBREO: DIFERENTE FORMA DE 

“SER” Y PENSAR 
 

Es indudable que la filosofía griega fue el origen del 

pensamiento, es decir, el saber que busca través de la razón. 

Frente a los mitos, los griegos dieron mucha importancia al 

conocimiento y el saber de las cosas y del ser humano a 

través de la razón. Esta ha sido el fundamento de nuestra 

civilización occidental, es decir, una visión del ser humano, 

del mundo y de la vida pragmática y racional. 
 

Sin embargo, el pensamiento y la forma de ver lo que nos 

rodea difiere mucho de esta concepción empírica de 

influencia griega. El hebreo verá todo con los ojos del 

corazón no con los de la razón. Su concepción religiosa hizo 

que se fijara más en las cosas pequeñas que en los grandes 

planteamientos. Desde antiguo, su relación con Dios marcó 

una personalidad que valoraba más la dimensión espiritual 

que la racional; los sentimientos y emociones frente a la 



37 
 

praxis en todos los órdenes de la vida y de las relaciones 

interpersonales. 
 

El idioma griego  clásico o koiné fue una lengua 

indoeuropea, el hebreo y arameo son lenguas semíticas. Esta 

diferencia lingüística hizo también que sus estructuras 

mentales y espirituales sean también completamente 

diferentes. 
 
 

3.8.1.- El genio griego: ver con los ojos de la razón 
 

El genio griego es esencialmente lógico, analítico y 

ordenador. La lógica es una palabra griega que deriva del 

verbo lego (escoger, reunir, enumerar, narrar). De 

ahí logos (enumeración, cuenta, palabra, tratado, razón). “El 

espíritu griego en todo quiere comprender, buscando la 
razón de todo hasta la claridad perfecta. No por casualidad 

la palabra “logos” designa a la vez la razón, es decir, la 

explicación; y el lenguaje que para el griego es la expresión 
misma de la razón8”. 
 

El griego siente la necesidad primordial de ver las cosas 

claras en su mente, de pensar las cosas. Para ello procura 

discernir bien los objetos de su conocimiento, definirlos por 

medio de la analogía y la abstracción. Tomando ese punto 

de partida, es capaz ya de razonar, sistematizar, dirigir y 

construir. 
 

El griego ve al mundo como un cosmos, es decir, como un 

orden, como una organización armoniosa que el hombre 

puede comprender, concebir, captar y utilizar. El mundo es 

un espectáculo que el hombre contempla como desde el 

exterior.  
 

                                                           
8FONTOYSONT; “Vocabulario griego”; p. 19; 2ª. 



38 
 

La mentalidad griega tiene una tendencia muy marcada 

hacia el dualismo que diferencia a la materia del espíritu, al 

cuerpo (soma) del alma (psijé). Un griego no podía oír 

hablar de la resurrección del cuerpo, pues para él la muerte 

libera al alma de la aleja del cuerpo. Su ideal, desde Platón, 

es la inmortalidad del alma, la incorruptibilidad. Este 

lenguaje griego presionará y perturbará el lenguaje hebreo 

tradicional, perdiendo el matiz semítico que los Setenta 

tradujeron de la biblia hebrea al griego y latín. 
 

Aunque el tiempo es cambio, no es más que un perpetuo 

recomenzar, un retorno constante al punto de partida, un 

círculo cerrado e inmutable. El tiempo es cíclico, regulador, 

mecánico y ciego. No tiene novedad, todo es repetición. 
 

 

3.8.2.- El genio hebreo: ver con los ojos del corazón 
 

Para la persona bíblica, el mundo no es un espectáculo que 

hay que contemplar para comprenderlo, sino que es una 

historia que hay que vivir. El hebreo no se preocupa en 

definir ese mundo, sino que reclama una enseñanza dada en 

hechos. Mientras que los griegos buscan una “sabiduría”, 

los judíos piden “señales”. 
 

El hebreo no se plantea el problema del conocimiento, 

porque –para él- el conocimiento no es una cualidad de la 

inteligencia racional en busca de una verdad objetiva, sino 

el cumplimiento y la realización de sí mismo, apoyándose 

en Dios. 
 

La palabra no es un “logos” en el sentido griego del término 

(una palabra-pensamiento); sino el “dabar” hebreo que se 

traduce –no sólo por “palabra”- sino también por “asunto”, 

“acontecimiento”, “cosa que viene” (Gn 15, 1; 18, 14; 20, 8; 
22, 1; 1 Re 11, 41). 
 



39 
 

Es una palabra que no dice lo que las cosas son en sí 

mismas, sino más bien para qué son; qué llegarán a ser y 

cuál es su razón de ser. Una palabra no es simplemente la 

traducción de un pensamiento, es además un acto de poder, 

de dominio, de autoridad y de eficacia. La palabra hebrea es 

la expresión de la persona que conserva su valor 

unipersonal. 
 

Según el espíritu hebraico, “el lenguaje no dice lo que las 
cosas son, sino lo que el sujeto hace de ellas… El hebreo no 

ve las cosas que hay en el mundo en lo que ellas son, sino 

en lo que ellas están llamadas a ser; y las refiere a su fin; 
las integra en un movimiento, en una historia. El hebreo, al 

hablar, se está afirmando a sí mismo como obrero de un 

mundo en movimiento, como agente de una historia que se 
está realizando. El hombre existe a imagen de Yahvé, el 

cual, después de crear el mundo, lo ordenó por medio de su 
palabra y continúa dirigiéndolo por medio de su palabra… 

Indiscutiblemente, el lenguaje refleja la manera con que el 

hebreo se sitúa en relación con las cosas. En su estructura 

profunda el lenguaje griego dice lo que es, tal como es, en 

el estado puro, geométrico y físico; lo que es tal como lo 
vemos, tal como lo ponderamos, tal como lo pensamos. El 

lenguaje hebraico traduce el sentimiento de los hombres 

que se dejan dominar por la visión de las cosas y por sus 
medidas; que buscan –más allá de las cosas en estado 

bruto- su significación, la voluntad que en ellas se expresa, 

la “palabra” que dichas cosas traducen. El griego mira al 
mundo para contemplarlo en la suprema “teoría”; el 

hebreo escucha al mundo para responderle. El griego es un 
sujeto pensante; el hebreo, un sujeto responsable. El griego 

reflexiona; le hebreo obedece9” 
 

                                                           
9LEENHARDT; “Ceceestmon Corps”; p. 28-29 



40 
 

Si para el griego el órgano humano privilegiado es el ojo, 

para el hebreo será el oído. Por ello, el oído y los labios 

serán los órganos sociales y religiosos por excelencia[4]. 

Hablar-oír es el camino para que las personas se 

comuniquen y dialoguen. Para el judío es muy importante 

recitar con sus propios labios todos los días la oración 

del “Shemá”, profesión de fe que conjuga el hablar y el oír: 

“Escucha, Israel…” (Dt 6, 4y ss.). 
 

En la Biblia se habla de la “circuncisión” de los oídos y de 

los labios (Jer 6, 10; Ex 6, 12, 30): operación que los pone 

en buena disposición y funcionamiento. Se habla también de 

la “circuncisión del corazón” (Dt 10, 16; 4, 4), porque el 

corazón, que es la sede de la inteligencia, “escucha”; y es 

adonde llega la palabra (Dt 30, 14; Jer 31, 33), eso es 

comprender. 
 

Como ya hemos visto, para la antropología hebrea, la 

persona humana es una realidad indivisible compuesta 

por napas o “alma viviente” y “néfesh”  que después se 

tradujo con las palabras griegas: “fisis” o “soma” 

 (corporeidad). Según la concepción bíblica, la naturaleza 

humana es una y, por consiguiente, no es divisible en 

componentes que pudiéramos aislar (cuerpo y alma). 
 

La mentalidad hebrea considera que la muerte no es una 

separación del alma y cuerpo, ya que el alma no se opone al 

cuerpo. Si el hombre es un “napas” o “alma viviente” y vive 

como “napas”; también es un “cuerpo” o “nefesch”. 
 

Por consiguiente, la muerte no es un aniquilamiento de la 

persona (que es alma o cuerpo), sino que mientras perdura el 

cuerpo como cadáver o esqueleto, subsiste con vida el alma o 

https://www.blogger.com/blog/post/edit/8495693169590799721/4872356701048539455


41 
 

persona en un estado de debilidad extrema en la morada 

del “Sheol10” (Job 26, 5-6; Is 14, 9-10; Ez 32, 17-32). 
 

También en el hombre se encuentra la “rúah”: el viento, el 

aliento de vida, el espíritu vital que procura respiración, vida 

y alegría11. En la Biblia la “rúah” sólo procede de Dios; 

cuando Él la retira se produce la muerte (Sal 104, 29-30). 
 

 

3.9.- LA VIDA ETERNA DEL “SER” 
 

Para judíos y cristianos, la vida eterna, es decir, la vida 

divina comienza en el presente. De la vida futura debemos 

hablar con mucha más reserva –sobre todo en las primeras 

generaciones cristianas- porque incluso el Nuevo 

Testamento mostró una discreta reserva al respecto. 
 

¿Cómo hay que entender la vida futura? La vida eterna no 

significa ni la continuación de la vida terrena en la duración 

sin término, ni una doble vida platónica en el más allá, sino 

la comunión con el Dios que ha vencido la muerte en 

condiciones y circunstancias que han dejado tras de sí las 

rupturas de la vida presente y al último enemigo, la muerte 

(Ap 21, 4ss.). 
 

                                                           
10

 La vida se desarrolla en el “sheol”, el lugar de los hebreos bíblicos que 

designaba las profundidades de la tierra, lo profundo, lo subterráneo (Dt 32, 12; Is 

14, 9); un lugar sin retorno (Job 7, 9-10; 10, 21; 16, 22) donde los muertos 

experimentan su existencia en otra dimensión. Para ir a él tienen que descender 

(Gn 37, 35; 42, 38; Num 16, 30-33; Is 14, 15), de ahí que a los muertos se les 

designe con el tópico bíblico de “los que bajan a la fosa” (Sal 28, 1; 30, 4; 88, 5; 

143, 7). Allí los muertos conocen una suerte miserable (Is 14, 9), son 

abandonados al polvo (Sal 22, 16), a los gusanos (Is 14, 11). Su existencia no es 

más que un sueño donde está excluido todo conocimiento y alabanza a Dios (Sal 

6, 6; 30, 10). Dios olvida a los muertos (Sal 88, 6) que han pasado las puertas 

del sheol (Job 38, 17). 
11AUNEAU, J.; AUTANÉ, M.; GRUÑEN, PH.; LUC THIRION, 

J. ;  «Itinerario por el Antiguo Testamento», p. 184. 



42 
 

Si participamos en el camino del “Ser” absoluto, es decir, en 

la comunión con Dios, la vida presente se convierte: de un 

ser para la muerte, en una existencia para la vida. 
 

Las personas tenemos la responsabilidad del término de la 

vida. Hoy día no tenemos por qué estar expuestos -como en 

la edad antigua y en el Medievo- a dejar que miles de 

personas mueran por las catástrofes del hambre, 

enfermedades o guerras. Pero sabemos que no dependerá ni 

de un destino querido por Dios ni de que las posibilidades 

humanas en lo que se refiere a prevención y ayuda sean 

menguadas, sino más bien de una falsa concepción y de una 

actitud errónea respecto a la vida propia y ajena. 
 

Y puesto que hoy no resulta evidente el aceptar y respetar la 

vida propia y la de los demás, sino que más bien cunden el 

desprecio, la angustia y la negación de la vida, corresponde 

más que nunca a la buena noticia del mensaje bíblico el 

entender la vida natural como un bello don y un regalo de 

Dios, como una vida que ha asumido y ha hecho suya, como 

una vida que ha sido afirmada de nuevo por Él y ha sido 

restituida en su rango y en su ser propio. Se necesita de un 

acto consciente de fe para aceptar la vida propia y la vida de 

los demás con sus errores y defectos, así como una 

oportunidad para comprenderla y captarla. 
 

 

4.- LA ESENCIA NEGATIVA: INERTE 
 

La esencia negativa coincide con las cosas inertes del 

mundo. La esencia negativa tiene una existencia pasiva pero 

que existe; su existencia consiste en “estar ahí”, ya que si 

está en un determinado lugar, existe.  
 

Aunque su esencia es pasiva e inmóvil, podría no existir, y 

si no existiera no pasaría nada, el mundo seguiría su 



43 
 

devenir. También es plural porque tiene múltiples 

composiciones de esencia  diferentes, múltiples formas, 

múltiples policromías, así como una inmovilidad 

determinada y esencialmente incorruptible. 
 

Su existencia es nula porque es algo inerte y pasivo, no 

puede tener alma viviente porque carece de actividad, el 

sentido de su existir es la pasividad.  
 

Si rompemos una roca, cada uno de los trozos, toman su 

propia esencia y existen de manera distinta y, aunque son 

independientes entre sí, sin embargo cada uno de sus 

volúmenes participan de la esencia divina del “Ser” 

absoluto. 
 

Una montaña existe y tiene existencia en la medida que nace 

o se forma, crece y va muriendo por la erosión de la 

naturaleza. Este movimiento en el devenir se ha originado 

por movimientos orogénicos y tectónicos. Su formación 

hace que exista con una altitud y volumen específicos, 

esenciales para constituir el medio natural. 
 

Por consiguiente, la existencia de la montaña no es lo 

principal y fundamental en el devenir, sino más bien la 

esencia que ha hecho posible el cambio y, con ella, la 

transformación natural porque “lo que existe es su esencia”. 
 

 

5.- LA ESENCIA NEUTRA: INTERMEDIA 
 

La esencia neutra tiene una esencia de estado intermedio 

que configura su “Ser”, por una parte la esencia afirmativa 

lleva de vitalidad y movimiento (los “Seres vivos 

animados”, y por otra la esencia negativa, pasiva, inmóvil y 

expuesta a unos continuas transformaciones. Estamos 



44 
 

hablando de la esencia neutra, compuesta de esencia 

afirmativa y negativa a la vez. 
 

El reino vegetal tiene esencias lignosas distintas que les 

diferencia de las demás. Sus células forman variedad de 

especies cuya esencia forma, a su vez, conjuntos de bosques 

que modelan extensos ámbitos territoriales que están en 

permanente cambio y devenir. 
 

Las diferentes formas de procreación hacen que su esencia 

sea perdurable. Un árbol tiene una esencia definida, pero 

también duradera. Sus frutos son parte de la su esencia 

misma, hacen que de sus semillas salgan nuevos árboles 

que, a su vez, forman una esencia superior, es decir, bosques 

que la suma individual de su conjunto tienen la misma 

esencia.  
 

¿Es imprescindible que los árboles y el reino vegetal tengan 

existencia? La respuesta es afirmativa porque, en realidad 

“lo que existe es su esencia”. Si no tuvieran existencia en la 

que desarrollar su esencia natural, no hubiera sido posible 

que la esencia misma se hubiera formado. Por consiguiente, 

la existencia no forma cambio alguno, no es lo fundamental, 

pero sí lo decisivo para que la esencia se configure como 

parte integrante de la propia naturaleza.  
 

La esencia neutra está dotada de alma que le hace “Ser” y 

sentir en su ciclo vital. Aunque su existencia la hace 

independiente del “Ser absoluto”, sin embargo, su esencia 

forma parte de la esencia de ese “Ser” absoluto”, es decir, 

tiene su misma esencia formal  pero no su aparente 

constitución. 

 

 



45 
 

6.- INDICE 
 

LO ESENCIALMENTE EXISTENTE (METAFISICA)…………1 

1.- LA ESENCIA Y EXISTENCIA: EL DEVENIR 

HISTÓRICO…………………………………………………………3 

2.-LA ESENCIA METAFÍSICA: EL PRINCIPIO DEL “SER”... 5  

2.1.- EL “SER” ABSOLUTO COMO CONCEPTO…………….....…5 

2.2.- LA CREACIÓN Y EL TIEMPO METAFÍSICO.…………...….6 

2.2.1.- La creación del “Ser” absoluto.………………….…......…...6 

2.2.2.- El fundamento de la creación: El “Ser” absoluto….…...….8 

2.2.3.- El tiempo en la creación………………...……….…………..9 

2.2.4.- La consecuencia del tiempo: el movimiento…………...….10 

2.2.5.- El devenir y el movimiento………………………..…..……12 

2.2.6.- El tiempo y la eternidad…………………………...….……13 

2.3.- EL FIN DE LOS TIEMPOS: EL JUICIO FINAL...……...……14 

2.3.1.- El juicio final en el Israel Bíblico………………….....…….14 

2.3.2.- El día del juicio final en el Nuevo Testamento………....…14 

3.- LA ESENCIA AFIRMATIVA: EL PRINCIPIO DE LOS 

SERES VIVOS…………...…………………………….…………...19 

3.1.- LA ESENCIA Y EXISTENCIA DEL “SER”………….........…19 

3.2.- LA EXISTENCIA AFIRMATIVA SENTIENTE……...….…..22 

3.3.- LA ACCIÓN CREADORA DE LA ESENCIA 

AFIRMATIVA……………………………………..……...………...22 

3.4.- LA ANTROPOLOGÍA DE LA ESENCIA 

AFIRMATIVA…………………………………...……..…………...23 

3.4.1.- La antropología metafísica del cuerpo-alma………...…....23 

3.4.2.- La antropología espiritual: el “ruáh”…………...……..…..26 

3.4.3.- “Carne-cuerpo” en Pablo de Tarso……………..……..…...27 



46 
 

3.4.4.- La resurrección del cuerpo-alma……..…………..…....…..29 

3.5.- LA FE COMO CAMINO ESPIRITUAL…………........………30 

3.6.- LA FE COMO INTELIGENCIA ESPIRITUAL………......…..32 

3.7.- EL AMOR COMO FIN ÚLTIMO DE LA 

METAFÍSICA…………………………………..……...………...….33 

3.8.- GRIEGO O HEBREO: DIFERENTE FORMA DE “SER” Y 

PENSAR………………………………………..……………………35 

3.8.1.- El genio griego: ver con los ojos de la razón………..…......36 

3.8.2.- El genio hebreo: ver con los ojos del corazón…………......37 

3.9.- LA VIDA ETERNA DEL “SER”…………………....………...40 

4.- LA ESENCIA NEGATIVA: INERTE……………….…...…...42 

5.- LA ESENCIA NEUTRA: INTERMEDIA…………..…..……43 

6.- INDICE………….....…………………………………...……….45 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



47 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



48 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


