LL.a esencia
existente

‘METAFISTCA)

i

ALVARO TLOPEZ ASENSTO




Autor-Editor: Alvaro Lopez Asensio
Maquetacion: Alvaro Lopez Asensio
ISBN.- 978-84-09-65839-9
Deposito Legal.- Z 1970-2024



1.- LA ESENCIA Y EXISTENCIA: EL DEVENIR
HISTORICO

Si nos paramos a analizar detenidamente lo que nos rodea,
vemos la cantidad de sorpresas, misterios, transformaciones
fisicas y bioldgicas por las que los seres humanos y toda
clase de seres vivos han ido experimentando a lo largo del
tiempo.

Cualquier persona, desde su postura fiel a la naturaleza,
puede interrogarse y cuestionarse el porqué de su existencia,
asi como hacia donde va, cual es el sentido de su vida y de
su muerte, el avance técnico y esencialista de su
corporeidad, de su mundo, de su naturaleza intrinseca.

Mirando a nuestro alrededor descubrimos los pequefios
secretos que la naturaleza humana, fisica y biologica nos
confia e interpreta: la hermosura de su fisionomia, la
simplicidad de su lenguaje, etc.

La vida en todos sus géneros es un constante devenir en
cambio y adaptacion al medio. EI cambio evolutivo de los
seres vivos ha influido en la esencia bioldgica de los
mismos, no su existencia viviente, que ha existido para dejar
nuestro legado genético y, en consecuencia, la supervivencia
de la esencia, es decir, de su ser mismo.

El cambio dentro del “Ser” lo invade todo por momentos y
épocas. Heraclito decia que la naturaleza esta en un
continuo cambio: “Panta rei” (todo fluye y nada
permanece). Este filésofo griego queria decir que todo se
nos escapa, todo nos huye. En efecto, no es igual el paraje
de nuestros dias, que el paraje de hace millones de afios; el
cambio climatico y los movimientos de la tierra han
propiciado cambios importantes en la corteza terrestre.

3



Lo mismo pasa con los seres vivos, cuya adaptacion al
medio han propiciado la evolucion de las especies. Los seres
vivos existen de forma limitada, ya que perfectamente
podian no haber existido. Aunque su existencia esta definida
en el tiempo, sin embargo, es necesaria para asegurar el
devenir del mundo. Por el contrario, la esencia ha
garantizado con su indefinida y eterna transmision genética
la supervivencia vital. Aunque la esencia muere, la
existencia es imprescindible ya que implica que exista el
“Ser”. Podemos afirmar que lo que realmente existe es la
esencia en pluralidad de formas tangibles.

La esencia no es una abstraccion subjetiva, sino que la
esencia es la inmanencia objetiva de todo lo que constituye
y forma el ciclo evolutivo de la naturaleza. La esencia es lo
decisivo para que se produzca el devenir, pero “en si” no es
lo definitivo, ya que “para si”, la esencia depende de la
existencia de cualquier forma de vida. Ambas se
complementan. Sin la existencia o vida de un ser, no puede
haber esencia de ese ser, por lo que el cambio sélo es
posible desde la esencia misma.

La esencia cambiante, el fundamento del mundo conocido,
el que “en si” mismo constituye el ente puro de la
simplicidad material de las cosas, la podemos clasificar en
las siguientes fisionomias esencialistas:



2.- LA ESENCIA METAFISICA: EL PRINCIPIO DEL
6‘SER9,

2.1.- EL “SER” ABSOLUTO COMO CONCEPTO

Tan antiguo como el mundo conocido que nos rodea es el
“Ser”. El ser supremo es el creador de todas las cosas, no
tanto como el hacedor “ex nihilo”, sino como el principio
del movimiento que ha generado la existencia en su devenir
histérico. Este concepto se corresponde con la idea de un
Ente o Dios supremo que todas las civilizaciones vy
religiones han expresado.

El ser supremo es algo metafisico, abstracto y superior,
dotado de existencia y esencia. Su existencia es la causa de
su ser viviente. Su esencia es toda la creacién que él
impuls6 y que se ha ido configurando en permanente
cambio y evolucion, continuando hasta la eternidad.

Lo nuclear de la esencia creada es la existencia eterna del
“Ser” que, aunque toma formas distintas, su constitucion
esencial siempre serd “Ser”. Aunque las realidades de la
creacion tienen una esencia derivada del “Ser”, también
tienen existencia propia independiente y auténoma del
“Ser”.

Como parte de la esencia del “Ser”, los seres humanos
estamos dotados de autonomia vital y moral para la propia
realizacion personal. Esta autonomia da capacidad para
aceptar o rechazar la existencia del “Ser”. Pero a pesar de la
libertad otorgada, las personas son una causa participada
“contingente” al formar parte de su esencia que, en
numerosas ocasiones relacionamos con lo divino. Hay que
dejar claro que la idea de “Ser libre moralmente” se sustenta



en lo que quieren hacer del “Ser”, reducido a los caprichos y
exigencias de la moral personal.

2.2.- LA CREACION Y EL TIEMPO METAFISICO
2.2.1.- La creacion del “Ser” absoluto

El mundo sensible es creado por el “Ser” absoluto, el
causante de la vida en cambio y evolucion que perfecciona
el acto creador. Esta proposicion era profundamente
revolucionaria desde el punto de vista de las metafisicas
griegas. Y lo es todavia para las filosofias modernas que
conservan los principios de la metafisica antigua.

En Platon el mundo sensible procede del mundo inteligible
por una “imitacion” (mimésis). Aquel es la sombra de éste.
La participacion juega en el platonismo el papel que tiene la
creacion en el pensamiento biblico. Cierto que creacion
implica participacion, pero, por el contrario, la participacion
no agota el contenido de la idea de creacion. La creacion es
mucho mas que una participacion.

En Plotino lo sensible y lo multiple proceden de los “Uno”
por una degradacidn, una caida, una dispersion en el tiempo
y en el espacio.

En Spinoza las cosas particulares no son mas que
“afecciones de los atributos de Dios” que se deducen de su
nocion, igual que de la idea del triangulo se deduce la
igualdad de la suma de sus angulos a dos rectos.

En Leibnitz la multiplicidad de las “mdnadas” no es mas
gue una multiplicidad de los puntos de vista, una manera de
enriquecerse lo “Uno” multiplicandose y permaneciendo



plenamente “Uno”. Por el contrario, Hegel afirma que la
naturaleza es una alienacion del Espiritu.

En todas estas metafisicas, la génesis de lo real es pensada
como una caida, como una deduccién que se reabsorbe en
una unidad eterna, 0 como una alienacion; jamas como una
creacion positiva.

Concebir la génesis de lo real como una creacion, como una
operacion positiva es original de la tradicién biblica. En una
inversién total del punto de partida de la metafisica y del
movimiento inicial del pensamiento, que compromete todo
lo demas. Las consecuencias son inmensas. Sobre este punto
fundamental, del que procede toda la metafisica, el
pensamiento hebreo se desarrolla en sentido inverso del
pensamiento griego; remonta una pendiente que, para las
metafisicas griegas y tras ellas las modernas, lo real sensible
proviene de un descenso, de una degradacion, de un
pesimismo respecto al mundo sensible: lo sensible, la
esencia material, el cuerpo son por naturaleza una
servidumbre para el alma; la existencia en este mundo: un
exilio; el cuerpo; una tumba; lo “multiple”: una degradacion
de los “Uno”; el devenir y el tiempo: un descenso, una
pérdida de la inmovilidad y de la eternidad.

Por el contrario, para los hebreos es fruto de un acto
positivo, de una ascension, que es la creacién. A cada etapa
de la génesis, el “Ser” creador ve que aquello es “muy
bueno”.

La multiplicacion, la fecundidad es una bendicion:
“procread y multiplicaos y llenad la tierra” (Gen, 2, 28). El
gran nimero de criaturas, innumerable como la arena de los



mares y las estrellas del cielo, manifiesta la potencia, la
inagotable fecundidad del “Ser” absoluto y creador.

2.2.2.- El fundamento de la creaciéon: El “Ser” absoluto

Frente a las ideas griegas de lo “maltiple”, “diverso”,
“indeterminado”; para los hebreos es el “polvo”. El polvo es
la imagen misma de la muerte, es el resultado de la
disgregacion; es objeto de horror y abominacion. Podria
decirse que era sacramento de luto: en las grandes
catéstrofes, en sefal de afliccion, los judios se cubrian la
cabeza con polvo (Jos 7, 6; Neh 9, 1; Job 16, 15; Amos 2,
7), entre otros muchos pasajes y referencias biblicas. Lo
contrario al “polvo” de la muerte es la concepcion griega de
lo “Uno”, lo vivo queda la vida, lo “Unico” de quien
procede toda unidad.

En la dialéctica griega entre lo “multiple” y lo “Uno” hay
una diferencia notable con respecto al mundo hebreo. Para
los griegos lo “Uno y lo “multiple” son dos constitutivos de
lo real y del cosmos; lo diverso (apeiron) esta sintetizado,
informado por lo “Uno” (sundesmos). Por el contrario, en la
Biblia no hay dos principios, dos constitutivos del “Ser”,
sino uno sdlo, que es Dios, el “Ser” absoluto.

El polvo no es un elemento constitutivo de la esencia
material de las cosas, sino el resultado de una tendencia que
es la muerte. Este no es sino el efecto y la imagen de una
tendencia codsmica mala, pero no un principio del “Ser”. No
hay més que un principio del “Ser” que es Dios. Por
consiguiente, una de las diferencias fundamentales entre el
pensamiento griego y el pensamiento hebreo es que “el
mundo biblico no es dualista”.



2.2.3.- El tiempo en la creacion

La creacion no esta lejos de nosotros, relegada en un pasado
inaccesible. Continua haciéndose hoy como en los origenes,
0, méas exactamente: también hoy es origen. La génesis no
ha terminado: continda; estamos en génesis.

Spinoza consideraba la idea de creacion como un absurdo,
y, sin embargo, es un hecho de experiencia, el mas
cotidiano, el mas continuo. Asistimos a la creacién a cada
instante en el mundo que nos rodea. Relegar la creacion a un
punto inicial de la historia es admitir que después no seria
creado nada, que lo real, fijado, se repite desde entonces.
Esto es confundir creacion y fabricacion. La fabricacién se
hace de un solo golpe y puede ser acabada en un tiempo
cada vez mas limitado. Pero lo real no es un mundo de
objetos fabricados y terminados, sino que se esta creando.
Lo propio de la creacion es no “Ser” una fabricacion. En
resumen, crear es crear algo nuevo. Creacibn no es
fabricacion. Crear no es hacer lo mismo con lo mismo. Este
es el proceder de la fabricacion. La aparicién de algo nuevo
es el indice especifico de la creacion.

Este acto de creacién es un hecho de experiencia, el mas
comun, el mas universal y el mas rico de ensefianzas
metafisicas. Seres nuevos, que no preexistian de ninguna
manera, se crean. Esto es lo que significa el concepto de
“tiempo”. Si la creacion es una accion efectiva, real y
progresivamente generadora de “Ser nuevo”, entonces el
tiempo es un parametro positivo.

Por consiguiente, el tiempo es un concepto que significa que
no todo ha sido dado a la vez, sino que hay creacién de
realidad nueva de manera progresiva e incesante, que lo real



estd haciéndose, esta siendo inventado poco a poco.
Significa que continuamente es engendrado algo nuevo. Es
un concepto derivado de lo real. Caracteriza este aspecto de
lo real que consiste en estar todavia en génesis. El tiempo es
un concepto que connota, segin una de sus propiedades, el
acto de la creacion.

En definitiva, la metafisica biblica desarrolla la idea de que
la multitud de almas vivientes es el fruto de una creacion
positiva, por lo que la salvacion no podra consistir en
deshacer lo que este acto de creacion excelente ha hecho.
Mas bien se tratara de continuar en el sentido en que se
orienta el acto creador inmanente de lo creado. No es
posible una metafisica del amor mas que en una concepcién
de lo multiple y de la individualidad. En una metafisica de
la individuacién por la materia, no tiene ningun sentido el
amor; queda reducido a una vuelta a lo “Uno”. En la
perspectiva biblica y también cristiana, el amor no es una
reabsorcion de lo multiple en lo “Uno”, sino por el contario,
una expansion de los maltiples seres creados. La doctrina de
la salvacién que resulta de la metafisica biblica es
esencialmente sobrenatural.

2.2.4.- La consecuencia del tiempo: el movimiento

Como consecuencia del tiempo, la creacion sigue su devenir
histérico generando a su paso un movimiento lineal que
avanza en linea recta. En la historia del pensamiento se han
tipificado tres clases de movimiento:

A.- El desplazamiento. EI movimiento de los objetos
fabricados o de las “cosas” separadas del conjunto orgéanico
gue la ha engendrado. Es lamentable que los filésofos sélo

10



se hayan preocupado con demasiada frecuencia de este
movimiento o del desplazamiento de las esencias o “cosas”.
El desplazamiento de una esencia no es sino un fenémeno
secundario, porque la “cosa” no participa de la génesis
viviente, es una merma.

B.- el movimiento ciclico. En el interior de un conjunto
orgénico, de un sistema astrondmico o de un organismo
bioldgico, hay ciclos que se repiten. EI movimiento de
simple desplazamiento era reversible. Este es una repeticion
perpetua.

C.- El movimiento de evolucién. Es el movimiento de
crecimiento, de génesis, de maduracion. Este movimiento es
irreversible. La evolucién es irreversible. Este es el
movimiento por excelencia, el mas real. Es el movimiento
de los conjuntos organicos que se desarrolla. Los
movimientos procedentes, desplazamientos y ciclo, se
derivan de éste. El arbol crece, la vida engendra especies,
las esencias vivas nacen, crecen, se reproducen y mueren.

Parece que los griegos sentian predileccion por el
movimiento ciclico, en el interior de un conjunto que, a su
vez, estd en evolucion. De este movimiento de evolucion
creadora, cdsmica o bioldgica, los griegos no han tenido
idea. La biologia, la paleontologia, la astrofisica moderna
nos revela que en todos los niveles, en todos los 6rdenes, no
estamos en cosmos, sino en cosmogeénesis, es decir, el
estudio de la secuencia de eventos involucrados en el origen
del cosmos y en el desarrollo evolutivo del universo. El
mundo griego es un cosmos acabado, detenido.

Los griegos han prestado atencion a los ciclos que se
repiten, asi como al movimiento de degradacion, el de

11



catagénesis (evolucion regresiva, el envejecimiento), como
asi afirma Aristoteles: “Todo cambio es por naturaleza
desintegrante. Todo es engendrado y destruido en el
tiempo... Se ve que el tiempo es por si causa de destruccion
mds que de generacion... porque el cambio es de por si
desintegrante; si es causa de generacion y de existencia, no
lo es sino por accidente!”.

2.2.5.- El devenir y el movimiento

El devenir griego es pesimista, se caracteriza como un
caminar hacia la muerte. Estd afectado por el signo
negativo: es un devenir descendente, una degradacion, una
catagénesis.

Por el contrario, para el mundo hebreo, el devenir es
eminentemente positivo; ambos son antagdnicos, contrarios,
van en sentido inverso. El uno evoca una degradacion, un
retroceso, un descenso y una caida, todo corre y se deshace.
El otro, una ascensién y una conquista, todo se crea.

El devenir platénico y neoplatbnico representa una
dispersion a partir de lo “Uno”, un pérdida. El devenir
biblico manifiesta la fecundidad y la bondad del “Ser”
absoluto creador. Los hebreos prestan una atencién
apasionada a los procesos de fecundidad y de maduracion.

El simbolo del primero es el rio que corre con fuerza y sin
cesar, o la luz que se pierde en la oscuridad dispersandose.
La imagen del segundo es el arbol que crece, y de un grano
brota multitud de frutos. Dicho de otra forma, en términos
de fisica moderna, el pensamiento griego parece haber

L ARISTOTELES, “Fisica”, libro IV, 222b.

12



considerado sobre todo la entropia, y haber quedado
obsesionado por la degradacion de la energia, mientras que
los hebreos, sin ignorar la tendencia cdsmica al polvo
(muerte), han atribuido una importancia capital al
movimiento inverso, el de biogénesis vital, de creacion. El
tiempo biblico da importancia a la génesis de la creacion, a
la maduracién universal, a la multiplicidad de los “Seres”;
por ello es esencialmente positivo y bueno.

2.2.6.- El tiempo y la eternidad

La concepcion helénica de la eternidad consiste, sobre todo,
en una ausencia del tiempo; el tiempo no es asumido. Pero
¢Como serad la eternidad? En el pensamiento biblico, la
eternidad coexiste con un tiempo creador. El tiempo es
realmente perpetua génesis.

Para Plotino y Espinoza la coexistencia del tiempo y de la
eternidad es la paradoja de una creacién realmente inventiva
y libre, y de un creador suficiente, que no tiene necesidad de
nada. El “Ser” absoluto (Dios) no crea por necesidad de
naturaleza, por lo que no hay creacion real, invencion real
de ser nuevo, sino emanacion.

En la metafisica biblica, por el contrario, el “Ser” absoluto
(Dios) crea gratuitamente. El tiempo es la creacion en
camino de hacerse, la eternidad es el punto de vista del
creador, su coexistencia es la de la accion creadora del “Ser”
creador y de su suficiencia, es la paradoja de la gratuidad de
la creacion.

Esta coexistencia en Dios de su suficiencia y de su accion
abre una perspectiva, nos obliga a una hipétesis que
confirmara el Nuevo Testamento cristiano: “Dios crea por

13



amor”. Asi la dialéctica biblica del tiempo y de la eternidad
funda una metafisica de la libertad para la accion humana y
una teologia en que la razén de todo se encuentra en el
amor.

En definitiva, el problema del tiempo y de la eternidad es
paralelo al del libre albedrio de las personas y la presencia
de Dios, del libre albedrio y de la gracia que se fundamenta
en el amor, en la accién creadora por el amor, en la accién
creadora del amor mismo, origen y fin de todo y para todo.

2.3.- EL FIN DE LOS TIEMPOS: EL JUICIO FINAL

2.3.1.- El juicio final en el Israel Biblico

La idea de un Dios-Juez tiene su génesis en la doctrina de
la Alianza entre Dios y el Pueblo de Israel en el monte Sinai.
Desde el mismo momento que se materializé el pact6 (berit)
de la Alianza, Dios realiza su juicio sobre el Pueblo. A
cambio les garantiza la salvacion y la victoria sobre sus
enemigos.

En una vertiente distinta, este “juicio de Yahvé” también
supone el castigo de los no judios, de los que estan fuera de
Israel. Desde esta perspectiva encontramos los relatos del
diluvio (Gen 7, 10-24; 8, 1-17), la destrucciéon de Sodoma
(Gn 19, 1-38) y el castigo de Egipto (Ex 7, 4 y ss.). Como
tesis general, Israel tiene asegurada la victoria en el “juicio
de Yahve” (Dt 32, 36; Is 30, 18; Jer 30, 11), mientras que
sus enemigos sélo pueden esperar el fracaso por estar
separados de él (Sal 7, 7,9; 110m 5).

A partir de la vuelta del Pueblo de Israel del exilio de
Babilonia (538 a.C.), la idea del juicio se va desligando del

14



acontecimiento histdrico de Israel y se coloca en el plano
escatoldgico. Alli es donde adquiere una dimension mas
universal y donde se presenta el concepto de “juicio final
el juicio al final de los tiempos. En algin Salmo, Dios es
entendido como Juez de toda la tierra, de vivos y de muertos
(Sal 9, 9; 82, 8).

Si en la época helenistica (del 333 al 63 a.C.) la idea de
resurreccion irrumpié con fuerza en el Salmo (1, 1-6).
También en la apocaliptica de Daniel? (hacia el afio 165
a.C.) se consolida su anuncio al final de los tiempos,
presentandose como el requisito previo para que se lleve a
cabo el “juicio de Yahvé” sobre aquellos que ya han muerto
(judios y paganos, buenos y malos, ricos y pobres). La
observancia de la Ley serd la que salve finalmente a los
justos para ruina y vergiienza de sus enemigos (Dn 3, 24-90;
13-14).

2.3.2.- El dia del juicio final en el Nuevo Testamento

“Parusia” deriva  del  verbo  griego “pdreimi” (estar
presente, llegar). ElI hebreo no posee un vocablo
equivalente, si bien los verbos que significan “venir”,
adquieren una connotacion sacralizada que se aproxima
bastante a la del término parusia, sobre todo, cuando tienen
a Dios por sujeto.

2Segun Daniel, el Juicio se celebrara en el cielo o paraiso. Las naciones seran
destruidas. Al reino de Yahvé perteneceran todos los que estan inscritos en el
libro de la vida. Todos los demas heredaran la condenacion eterna: “En aquel
tiempo surgira Miguel, el gran principe que defiende a los hijos de tu pueblo.
Sera aquel un tiempo de angustia como no habra habido hasta entonces otro
desde que existen las naciones. En aquel tiempo se salvara tu pueblo: todos
aquellos que se encuentren inscritos en el libro (de la vida). Muchos de los que
duermen en el polvo de la tierra se despertaran, unos para la vida eterna,
otros para el oprobio, para el horror eterno” (Dn 12, 1-2).

15



La primera referencia en el Nuevo Testamento la
encontramos en (2 Tes 2, 9), cuando Pablo de Tarso la
utiliza para designar la venida gloriosa de Cristo al final de
los tiempos con una manifestacion triunfal y un despliegue
de poder en un ambiente solemne y festivo.

En efecto, la “parusia” se conecta inmediatamente con el
fin del mundo (Mt 24, 3. 27. 37. 39), con la resurreccion (1
Tes 4, 15; 1 Co 15, 23) y con el juicio (1 Tes 5, 23), la
nueva creacion en la que Dios sera “todo en todas las cosas”
(1 Co 15, 28).

El Nuevo Testamento también proclama los signos que la
precederan: el enfriamiento de la fe (Lc 18, 8), la aparicidn
del anticristo (2 Tes 2, 1ss.), la predicacion del evangelio a
todas las naciones (Mt 24, 14) y la conversion de lsrael
(Rom 11, 25ss.). De todos ellos, el que ha merecido la
mayor atencion de la exégesis biblica es el anticristo.

Pablo de Tarso afirma en (2 Tes 2, 4-12) que el anticristo
aparece como un personaje singular y todavia por venir. Sin
embargo, san Juan lo identifica con una comunidad ya
presente, en la que se encarna el espiritu de oposicion a
Cristo: la secta gnostica. Por otra parte, el Apocalipsis
parece describir el anticristo con los rasgos del imperio
romano (Ap 13, 1-10). Todos estos matices en la
caracterizacion y en la localizacion temporal, da pie para
interpretar al anticristo como simbolo de los poderes que, a
lo largo de la historia, se oponen al reino de Dios, es decir,
al reino de amor que tiene que imperar en todo momento y
en todas las circunstancias.

La eucaristia (la misa) se celebra como memorial de amor
de Jesucristo “hasta que El venga”. La celebracion litirgica
es vista en la iglesia primitiva como anticipacion mistica del
reino de Dios. La plegaria aramea “marana-thda” (ven

16



Sefior) (1 Co 16, 22; Ap 22, 20) se entiende como: si el
Sefior ha venido (ahora) entre nosotros, del mismo modo
vendra al término de la historia, respondiendo a la
invocacion de la Iglesia que anhela su presencia gloriosa y
manifiesta.

La “parusia” 0 venida del Sefior conlleva —como una de sus
dimensiones- el juicio escatoldgico. En efecto, con el paso
del tiempo, la idea de la “parusia” tendio a oscurecerse en
favor de la del juicio al final de los tiempos, terminando por
ser desplazada de la atencion de los creyentes, quedando
reducida a simple formalidad.

En el Antiguo Testamento, la idea central es que el juicio de
Dios es para la salvacién. Esta concepcidn se conservara en
el Nuevo Testamento; textos como (Mt 25, 31ss.; Lc 10, 18;
2 Tes 2, 8), etc., muestran que el juicio sera la victoria
definitiva y aplastante de Cristo sobre los poderes hostiles
del mal.

La prueba palpable de esta definicion la encontramos
cuando se anuncia como cierto el gran dia del juicio. Jesus
atribuye al Padre la doble funcién de juzgar y de retribuir
(Mt 20, 23), sirviendo El mismo de testigo: “a todo el que
me confesare delante de los hombres, yo también le
confesaré delante de mi Padre, que esta en los cielos” (Mt
10, 32).

Con mayor frecuencia, JesUs se presenta como arbitro de los
destinos humanos: los desconocidos para El quedan
excluidos de la felicidad eterna (Mt 7, 23). El “dia de
Yahvé” es el dia del Hijo del Hombre (Lc 17, 24), a quien le
es adjudicado el juicio: “Cuando el Hijo del Hombre venga
en su gloria y todos los angeles con él, se sentard en su

17



trono de gloria, y se reuniran en su presencia todas las
gentes, y separard a unos de otros, como el pastor separa a
las ovejas de los cabritos, y pondra las ovejas a su derecha
y a los cabritos a su izquierda. Entonces dira el Rey a los
gue estan a su derecha: Venid, benditos de mi padre; tomad
posesién del reino preparado para vosotros desde la
creacion del mundo” (Mt 25, 31-34).

La idea de juicio y la persona de juez también figuran entre
las ideas de los escritos de Juan. Segun el cuarto evangelio,
en funcion de Jesus se obra una division de la humanidad,
gue equivale a un juicio. La oposicion luz-tinieblas, verdad-
mentira se encarna en la existencia de dos partidos:
creyentes-incrédulos, videntes-ciegos, ovejas del rebafio-
ovejas extrafias, discipulos-judios (en sentido joanico). En
cristo-luz se realiza ya el discernimiento escatoldgico, es
decir, la salvacion o condenacion en el juicio, ya que se
separara a los justos de los impios.

La sagrada Escritura no dice cuando serd este fatal
acontecimiento de la destruccion del mundo inmanente y
sentiente, pero da pistas. Pablo de Tarso atribuye
regularmente el juicio a Dios (Rom 2, 2) o al Sefior (Ef 6,
8). Todas las personas compareceran ante el tribunal de
Dios (Rom 14, 10) o ante el tribunal de Cristo (2 Cor 5, 10).
Estos dos puntos de vista se armonizan en la férmula de la
epistola a los Romanos: “Dios, por Jesucristo, segin mi
evangelio, juzgara las acciones secretas de los hombres”
(Rom 2, 16). Es “Cristo JesUs quien ha de juzgar a los vivos
y a los muertos” (2 Tim 4, 1).

Cuando la iglesia primitiva confesaba su fe en el Cristo juez,
lo que resonaba en el fondo de ese articulo de fe era el
mensaje confortante de la gracia vencedora, tal y como

18



habia sido anunciado en el evangelio de Juan: “en esto ha
llegado el amor a su plenitud con nosotros; en que
tengamos confianza en el dia del juicio... No hay temor en
el amor, sino que el amor perfecto expulsa el temor” (1 Jn
4,17-18).

3.- LA ESENCIA AFIRMATIVA: EL PRINCIPIO DE
LOS SERES VIVOS

3.1.- LA ESENCIA Y EXISTENCIA DEL “SER”

La esencia afirmativa es la esencia viviente, la perfeccion
realizada del “Ser” absoluto, la afirmaciéon de su esencia y
con lo que mejor y mas dialoga. Es por ello que est& dotada
de cualidades superiores a las demas esencias animadas
vivientes. La esencia afirmativa estd presente en la
manifestacion de la idea absoluta de la esencia del “Ser”.

La esencia es afirmativa por la vitalidad y por la
importancia decisiva que supone su actividad dentro de la
complejidad de lo creado. Esta esencia se mueve, piensa y
transforma el medio con su actividad; por ello, es la esencia
que persiste en la cuspide del pensamiento del “Ser”.

Dentro de este grupo se encuentran aquellos seres vivos que
tienen movilidad, constantes vitales y algin tipo de
emociones. Cada “Ser” animado y limitado posee dentro de
su estructura intelectual e interna una independencia y
autonomia propia que lo hace distinto y diferente a titulo
personal con respecto a la pluralidad y, lo mas importante,
también al “Ser” absoluto con respecto a su existencia.

En efecto, la autonomia de la esencia afirmativa es
autbnoma gracias a que posee una existencia totalmente

19



distinta, contraria y diferente con respecto al “Ser” absoluto;
su existencia necesariamente depende de su esencia, siendo
limitada, contingente, necesaria y dependiente de la esencia
metafisica. En esta circunstancia, la esencia es eterna ya que
el “Ser” absoluto, del cual depende en su asociacion
metafisica, también es eterno en esencia y existencia.

El devenir histérico del “Ser” afirmativo lo determina su
esencia, no su existencia. Con la muerte, la esencia perdura
en la formalidad de alteridad, es decir, en la descendencia
que configura la especie “sine die”.

A parte de la esencia en su conjunto de pluralidades,
también hay otra esencia mas intimista y profunda que se
eleva solo a la unidad e individualidad de un solo “Ser”
determinado y concreto. Se trata de la propia esencia
interna, es decir, la composicion de la cual estad formado el
“Ser” humano limitado. Nuestro organismo esta formado de
millones de células independientes que forman &rganos
vitales que facilitan el funcionamiento de la esencia corporal
unitaria. En efecto, la esencia afirmativa esta compuesta de
células que a su vez son esencias de 6rganos, que a su vez
son esencias de un cerebro motor y que es esencia de la
razén, esencia del alma que hace existir a todo el conjunto
del “Ser”.

Pero ¢La esencia afirmativa puede tener la categoria de
“Ser”? si tenemos en cuenta el analisis de su esencia misma
es totalmente imposible que configure el “Ser” por su total
dependencia a la esencia absoluta. Por el contrario, si
analizamos la existencia, si que la configura el “Ser” porque
es auténoma y distinta a la existencia del ser metafisico. En
la medida que la esencia tenga su existencia

20



correspondiente, ambas realidades forman el “Ser” con sus
caracteristicas propias de alteridad.

Pero ;Qué es el “Ser” de la esencia afirmativa?
Sencillamente existir, tener movilidad, razonar, comunicarse
y lo aprehendido sentientemente, dejar una huella, un
pasado, hacer historia personal y social, amar en todas sus
formas; una vitalidad de la vida cotidiana que permite existir
amando y queriendo sin limite.

Por consiguiente, el género humano y animal supervive
gracias a los afios de su existencia, ya que equivale a nacer,
crecer, reproducirse y morir. Pero durante su existencia
podia no haber existido y el mundo haber permanecido
invariable. La muerte existencial de un solo individuo no
aporta nada al conjunto de la especie. Sin embargo, no
ocurre lo mismo con su esencia, materia necesaria para la
procreacion y supervivencia de la especie, una esencia
global que ocupa su lugar en el mundo. Pero ¢esta esencia
hubiera sido posible sin la existencia? La respuesta es, no.
La existencia lleva intrinseco el desarrollo de la esencia
corporal y, esta esencia es la que verdaderamente hace
cambiar todo el medio posible, ocupando, como esencia que
es, un lugar en el espacio.

Solo el amor permite el desarrollo armonico del “Ser para
la vida”. Todas las formas de “No amor” conducen al “Ser
para la muerte”, una muerte vital de noche oscura interior
gue desarmoniza el nexo de unidn entre la esencia y la
existencia de la formalidad plural. Este desequilibrio afecta
al desorden afectivo y vital de los seres humanos.

¢En qué consiste la existencia del “Ser”? La existencia no es
la misma en los seres animados de esencia afirmativa. La

21



esencia y sobre todo la existencia son distintas. Cada “Ser”
se caracteriza por una existencia Unica que le hace distinta a
otro “Ser” limitado y, por consiguiente, también en términos
de autonomia con respecto al “Ser” absoluto.

Esta existencia independiente se manifiesta en los seres
vivos a través de una realidad vital que hace que tomen
conciencia de su situacion y de sus posibilidades naturales:
la existencia afirmativa sentiente.

3.2.- LA EXISTENCIA AFIRMATIVA SENTIENTE

Al existir el “Ser afirmativo” de forma independiente del
“Ser Absoluto” hace que emane el alma vivificante como
parte de su existencia y ordenamiento vital. Una esencia
afirmativa vive en la medida que tiene alma. El alma es el
“Y0” mas profundo, la dimension espiritual del “Ser
humano” que influye en el caracter, en lo sentiente y en
raciocinio de lo consciente.

¢Cudl es la mision del alma? Instaurar y desarrollar el
mundo interior de la esencia animada. Si el alma es la que
desarrolla las emociones sentientes de la esencia corporal,
sera esa misma esencia corporea la que ejecute los instintos
y deseos del alma para agradar sus experiencias sensoriales.
El alma es el actor motor que coordina todo lo relacionado
con lo sentiente corporal.

3.3.- LA ACCION CREADORA DE LA ESENCIA
AFIRMATIVA

El “Ser” absoluto ha creado seres creadores. Pablo de Tarso
estaba convencido de que la historia es una obra en que

22



cooperan la accién divina y la accién humana (1Cor 3, 9).
En efecto, la accion de la esencia afirmativa humana,
creadora, coexiste con la accién de la divina, ésta sostiene a
aquella, la engendra y la impulsa a la plenitud de su
autonomia, de su libertad. Hay una inmanencia de la accion
humana en la accion divina. El dinamismo de Dios actda en
la accién humana.

Aungue la creacion continGa inventandose, la esencia
afirmativa de los “Seres humanos” también es creadora de
su vida y de su destino, tiene el poder de cooperar en su
destino, de inventarlo. Las metafisicas que niegan el tiempo
real niegan también la libertad porque desconocen la
creacion, el poder de las personas tienen de crear su destino
colaborando con Dios.

El desenvolvimiento de una realidad ya implicada en un
germen puede ser 0 una explicacion de lo que ya preexiste
totalmente, o un crecimiento organico que aporta algo nuevo
por invencion de “Ser”. El germen biologico procede segun
esta segunda manera: la encina no estaba contenida en la
bellota.

La metafisica biblica es una filosofia del germen. No es de
tipo matematico, sino de tipo bioldgico. Contra las
metafisicas de la emanacion, sostiene una metafisica de la
creacion que atribuye un poder creador a los seres creados.
Multiplica los creadores. La dificultad estd en comprender
las relaciones entre el acto del creador principal y las
acciones de los creadores creados.

La metafisica biblica también es una metafisica del didlogo.
Para captar su problematica, hay que abstenerse de pensar
los problemas en términos aislados, y esforzarse por

23



comprender una obra accionada por dos libertades: la divina
y la humana.

34.- LA ANTROPOLOGIA DE LA ESENCIA
AFIRMATIVA

3.4.1.- La antropologia metafisica del cuerpo-alma

La existencia afirmativa de los seres humanos se compone
de cuerpo y alma. El cuerpo es la parte de la esencia
biologica que conforma el “Ser”. Por el contrario, el alma es
la otra parte animica que vivifica el “Ser”.

La palabra cuerpo sugiere a nuestra mentalidad occidental
moderna la idea de una envoltura material en la que radica
el espiritu, el alma. La idea de cuerpo también gira en torno
a la antropologia cartesiana, segun la cual las personas son
espiritu, siendo el cuerpo un mero envase extrinseco donde
aquel esta contenido.

La antropologia materialista llega a una consecuencia
diametralmente opuesta: las personas no son nada mas que
cuerpo, pura materia: el espiritu no existe, es una quimera
filosofico-metafisica o se circunscribe al dmbito de las
religiones.

Ambas posturas, aunque radicalmente opuestas, parten de la
misma perspectiva: el cuerpo es la esencia material, el
envase, el soporte. El espiritu es lo otro: la vida, el ser activo
y determinante del vivir humano.

Para la Grecia clasica la nocion de cuerpo o “soma” como
“forma” constituida y concreta es independiente del alma,
gue es su contenido. A pesar de esta dualidad, Platén

24



distingue dos cualidades del alma, que dan razén de ser al
“soma’:

A.- El alma significa primeramente una fuerza vital: el alma
vegetativa que imprime al cuerpo el movimiento y la vida.
Esta alma es el principio de las fuerzas inherentes a la
materia, de la que es inseparable y juntamente con la cual
perece. Es una especie de alma inferior, sorda y ciega. Es
comun a todos los seres de la naturaleza.

B.- Al lado de esta alma inferior esta el alma verdadera y
superior, que es principio inmaterial del pensamiento y que
solo las personas poseen. Aunque unida a la otra alma, es
distinta de ella y superior, y permanece siempre aun después
de la destruccion del cuerpo y del alma inferior.

Este dualismo metafisico tiene también su proyeccién en la
esfera moral. El cuerpo (animado por el alma inferior) es
intrinsecamente malo y esta en perpetua oposicién con el
alma superior, y la victoria de la persona consistira en la
completa supresion del cuerpo y en la preeminencia pura,
absoluta y eterna del espiritu.

Esta concepcion queda superada en el judaismo con la
ausencia de dualismos entre alma-cuerpo. La persona es
creada por Dios como “alma viviente” (Gen 2, 7). No hay que
interpretar esta nocién hebrea del alma desde el dualismo
platénico (el hombre es alma y cuerpo, dos realidades
distintas que se complementan), concepto que ha heredado la
iglesia y la doctrina cristiana al definir la naturaleza misma de
los “Seres humanos”.

3GONZALEZ RUIZ, J. M?, “La dignidad de la persona humana segin san
Pablo”, Madrid, 1956, p. 97.

25



La mentalidad hebrea considera que la muerte no es una
separacion del alma y cuerpo, ya que el alma no se opone al
cuerpo. Si la persona es un “napas” o “alma viviente” y vive
como “napas” (1a persona no soélo tiene un alma sino que es
un alma); también es un cuerpo o “nefesch”, que después se
tradujo con las palabras griegas: “fisis” o “soma”
(corporeidad).

El mundo biblico no entiende que un cuerpo no contenga un
alma, ya que un “alma viviente” tiene que convivir con todo
su cuerpo, e integridad corporal. Si desaparece el alma no
gueda el cuerpo; no queda nada sino polvo. Tan verdad es
decir: “somos cuerpos”, como decir: “somos almas”. El
hebreo emplea indistintamente (para designar a la persona)
los términos alma o cuerpo, ambas se refieren a una sola y
misma realidad: la persona viva en el mundo.

Esta concepcion es asumida por el cristianismo nacido del
judaismo. En la teologia de Pablo de Tarso queda evidente
que el cuerpo o “soma” no es una estructura humana
exterior al yo real de la persona, sino que caracteriza
esencialmente ese “Y0”, es decir, al “Ser” en su totalidad
como unidad personal. Ya no es exacto decir: la persona
tiene un “soma”, sino: la persona es “soma*”.

Cuando Pablo dice que la persona es ‘“soma”, se sobre
entiende la idea de que es una “persona viva” que tiene el
poder de disponer de si misma, de afirmarse o de negarse,
de orientarse en una direccién determinada o de
abandonarse a otro distinto de si mismo (1 Cor 9, 27; Rom
6, 12; Fil 1, 20)

* IBIDEM, p. 85.

26



Bultmann concreta asi el significado de “soma”: “El hombre
se llama soma en cuanto que puede constituirse a si mismo
en objeto de su accion, o en cuanto que se siente a si propio
como sujeto activo o pasivo de su acontecer®”.

3.4.2.- La antropologia espiritual: el “ruah”

Basta considerar todo lo que implicala ausencia del
dualismo alma-cuerpo, desde el punto de vista metafisico,
epistemolégico, psicoldgico e incluso bioldgico en el
dualismo platonico, para prever la inversion de puntos de
vista que produce una concepcidon no-dualista del “Ser
humano”, como la que se sostiene en el aristotelismo
tomista.

La presencia de la dimension espiritualesta absolutamente
ignorada en las filosofias, pero especifica del mundo
biblico: el “rudh” hebreo (pneuma, viento, espiritu de vida).
Esta dimensién nueva introduce una dialéctica irreductible a
la antinomia platénica alma-cuerpo, dialéctica que rige las
relaciones entre los “Seres humanos” y esa parte
sobrenatural que hay en ellos, que opera y llama a un
destino imprevisible e inesperado, y que los profetas sefialan
con la distincion entre las personas, que es un “alma
viviente”.

3.4.3.- “Carne-cuerpo” en Pablo de Tarso

La nocién de “sars” o “carne” en Pablo juega un papel
decisivo en su antropologia. Jamas tiene el alcance que le

> BULTMANN, R; “Teologia del Nuevo Testamento”, Tubingen, 1951, p. 192.

27



daba la filosofia griega: la esencia corporal, es decir, el
propio cuerpo en cuanto substancia material.

Para Pablo “carne” no designa solamente la esencia
terrestre, sino que se aplica a toda persona inmersa en el
vivir terrenal, bajo tres fundamentos teoldgico-metafisicos®:

A.- En un primer momento la palabra “carne” tiene en un
sentido analogo a “cuerpo”: el “Ser humano” corporal
viviente (Gal 4, 13; 2Cor 12, 7; 2Cor 4, 11; 1Cor 5, 5).

B.- Partiendo de este significado, la expresion paulina se va
diferenciando cada vez mas de la inicial. “Carne” va
adquiriendo una mas concreta significacion: el “Ser
humano” en su debilidad y caducidad, en contraste con Dios
y su “Ser-Espiritu” (Gal 1, 16; 1Cor 15, 50; Rom 9, 7-8).

C.- aplicando ya mas esta nocion de “persona-carne” al
terreno ““ético-religioso”, Pablo emplea una férmula en la
gue se contiene una buena dosis de su teologia de la
salvacion: “en carne”. En efecto, para Pablo, el “Ser” de una
persona no se determina por algo constitutivo de la esencia
0 por lo que en si tiene, sino por una esfera o ambiente,
dentro del cual se mueve, y que demarca su horizonte, es
decir, las posibilidades de su hacer y de su recibir.

Por consiguiente, “carne” es la realidad humana en su
debilidad, su caducidad, su limitacién: todo ello en contraste
con la realidad de Dios y de su “Ser-Espiritu”. Pero “carne”
no define solamente el “Ser humano” en si mismo, sino toda
la esfera de lo humano, todo lo que en el mundo creado,
toca de cerca o de lejos a la persona, todo lo que lleva su

¢ IBIDEM, p.p. 229-234.

28



impronta o la huella de su dominio, todo lo que es
humanizado por la persona.

La existencia humana, la manera de ser no esta circunscrita
y encerrada en la corporalidad de la esencia afirmativa, en la
individualidad propia de cada uno, sino que se manifiesta y
se realiza en una dimensién mas amplia, de la que la
persona participa y en la que ejerce su responsabilidad.
“Carne” no es exactamente la esencia del “Ser humano” o
su estructura de “existencia-psicologica”, sino mas bien la
dimension particular en la que se manifiesta la vida del “Ser
humano” natural.

Asi pues, “en carne” se mueve el “vivir’ (Gal 2, 20; fil 1,
22), el “caminar” (2Cor 10, 3) del “Ser humano” en general.
Por tanto, “vivir’ o ‘“caminar en la carne” significa
simplemente “vivir como persona la propia vida”, y de suyo
no comporta ningln prejuicio ético o religioso, sino que
sencillamente comprueba un hecho, no una norma, sino un
ambiente, una esfera del quehacer vital.

Por Gltimo sefialar que por no ser dualista, por no tener el
concepto de “cuerpo”, el mundo biblico tiene el sentido y el
gusto de lo carnal, la inteligencia de lo carnal. Esta
inteligencia sélo es posible si no se separa maniqueamente
lo sensible de lo inteligible, el cuerpo del alma, de forma
que lo sensible y el cuerpo queden privados de significacion
y opacos a la inteligencia.

Por paraddjico que pueda parecer a nuestros habitos
maniqueos, el hebreo tiene el sentido y el amor de lo carnal
porque tiene el sentido de lo espiritual, el sentido de la
presencia de lo espiritual en lo carnal. Lo carnal es deseable
a causa del misterio inteligible de que esta lleno. La

29



significacion estéa a flor de piel. El hebreo es carnal porque
tiene la inteligencia de lo que hay que conocer en lo
sensible.

3.4.4.- La resurreccion del cuerpo-alma

En el Nuevo Testamento cristiano encontramos la expresion
“resurreccion de los muertos”, andstasis, nekron.

Sin embargo, no se encuentra en los textos biblicos la
expresion “resurreccion de los cuerpos”, porque en la
antropologia biblica no existe la idea de una dicotomia entre
cuerpo-alma, y tampoco aparece el término “cuerpo”.

La resurreccion de los muertos es la resurreccion de las
personas. Para evitar una interpretacién platénica de la
resurreccion, para que no se confunda la resurreccion biblica
con la inmortalidad del alma de las filosofias griegas, las
definiciones conciliares se han esforzado por precisar: “cum
corporibussuis” (con sus cuerpos). Esta adicién era
necesaria porque asi se trasladaba una idea biblica a un
mundo de pensamiento dualista. Y era necesario, para
concebir el equivalente de lo que la Biblia llama la
resurreccion de los muertos, precisar que se trata de todo la
persona, es decir, en lenguaje griego: del alma y del cuerpo.

La perspectiva biblica no se plantea hablar de la
resurreccion en un sistema dualista en el que el alama y el
cuerpo son dos sustancias distintas, porque la esencia del
cuerpo es alma, ya que el cuerpo y el alma no son sino uno:
la resurreccion de los cuerpos, es la resurreccion de las
almas o, lo que es lo mismo, la resurreccidn de las personas
como alma-cuerpo.

30



3.5.- LA FE COMO CAMINO ESPIRITUAL

Tanto el judaismo, como las primeras comunidades
cristianas dan mucha importancia a la confianza en Dios, a
la realizacion de su voluntad y a la santificacion de la vida
cotidiana. Si el judaismo lo hace a partir del cumplimiento
de la Tora y la Ley de Moisés; el cristianismo por el camino
de la figura y ensefianzas de JesUs de Nazareth.

Los evangelios de Marcos, Mateo y Lucas usan el término
griego “pistis-pistetio” para dar continuidad al concepto de
“fe” judio: confiar, fiarse de Dios, experimentar y saborear a
Dios por los sentidos, conocer a Dios a través de los ojos del
corazén y no de la razén. Esta vision se contrapone a la del
mundo greco-latino, mas preocupado por conocer a Dios
racionalmente.

En las narraciones de milagros se encuentra, muy a menudo,
una alusidn a la fe del enfermo o de los que le rodean (Mc 2,
5; 5, 34; Mt 8, 10). Se alude a la confianza en la mision de
JesUs y en su poder de salvar a aquel que lo necesita. Estas
acciones salvificas estan al servicio de su misién y quieren
corroborar una fe preexistente.

La fe en Dios es para Jesls un estar abierto a las
posibilidades que Dios establece, y un contar-con-Dios que
no se da por satisfecho con lo dado y con lo hecho. No hay
gue olvidar que todo llamamiento y toda afirmacion de
Jests implican la fe, la confianza, el conocimiento, la
decisidn, la obediencia, la entrega; sin estas actitudes, las
personas no abren su corazdn a su mensaje y, sin mensaje,
no hay fe posible.

Pablo de Tarso continuamente hace alusion a la fe,
entendida como un movimiento interior de la persona hacia
Dios, una relacién vital con El, un acontecimiento salvifico,
una relacion, una “carrera para alcanzar a Cristo, que

31



primero lo ha alcanzado” (Flp 3, 12), un “corre hacia la
meta, para lograr el premio de la suprema vocacién de Dios
en Cristo Jesus” (Flp 3, 14), “Un vivir en la fe del Hijo de
Dios que me amé y se dio a si mismo por mi” (Gal 2, 20), un
inicio por medio del Espiritu Santo para alcanzar la
perfeccion de Cristo, el Sefior (Gal 3, 3, Ef 4, 13). En
resumen: para san Pablo la fe es vida, y “el vivir es Cristo”
(Flp 1, 21).

Para el evangelista Juan, fe y conocimiento (Jn 6, 69),
conocimiento y fe (Jn 17, 8; 1Jn 4, 6) no son procesos
diferentes y separados entre si, sino series ordenadas con un
fin didactico, que hablan de la aceptacion del testimonio
desde diferentes puntos de vista: sélo la fe que acepta el
testimonio (de Jesucristo) conoce; y viceversa: el que
conoce la verdad (Jesucristo) se orienta hacia la fe.

En la teologia de Juan existe también una estrecha relacion
entre la fe y la vida. El que cree en Jesucristo no perecera,
sino que tendra la vida eterna (Jn 3, 16-18; 11, 25) no s6lo
aqui y ahora, sino también en el futuro escatoldgico.

3.6.- LA FE COMO INTELIGENCIA ESPIRITUAL

La fe no es una creencia que resulta de la psicologia. El
analisis psicolégico puede afectar a todo el contexto
psicolégico de la fe, a todo lo que no es, lo que es afectivo,
lo que resulta de conflictos inconscientes. La fe es una
inteligencia espiritual, un conocimiento sobrenatural que
nos es dado por el espiritu 0 pneuma.

Desde un punto de vista metafisico, la fe es una lectura de
algo dado, en la que la accion de la inteligencia y el
conocimiento que procede de la inhabilitacion del Espiritu
divino, por lo que no hay oposicion entre la fe (pistis) y la

32



inteligencia. Lo que se opone a la inteligencia espiritual, que
es la fe, es la estupidez, la locura. La oposicion entre la fe y
la razon es una idea de fildsofos, de filésofos que realizaban
la estructura y las categorias del pensamiento helénico, y no
habian comprendido lo que era la renovacion de la
inteligencia por el espiritu que aporta la tradicion biblica.

Desde un punto de vista teoldgico, el cristiano es una
“creatura nueva”, una “persona nueva”. La sabiduria que
aporta el cristianismo no tiene nada de comudn con las
sabidurias de los filésofos griegos. El cristiano no busca la
“dicha” (la eudaimonia), no se cree justificado por la
“virtud” (arete); su fin Ultimo no es el “soberano bien”. Las
sabidurias paganas siempre eran mMas 0 mMenos una
acomodacion, un arte de resignarse a la condicién humana.
El cristianismo no es una ética, sino un proyecto de vida
basado en el amor y el perddn.

Cuando hablamos de ética no nos estamos refiriendo al
aspecto conductual de la persona como principio filoséfico,
sino que podria hablarse de un giro existencial. El
seguimiento a Dios, principio de la fe, no consiste en actuar
de diferente manera sino de ser de diferente manera; sin
duda que si se es de diferente manera se actGa de diferente
manera’.

La caridad no es un amor efectivo, ni una filantropia que se
explique por motivos psicoldgicos, ni un temperamento; no
es un sentimiento, ni una afeccidn, ni una pasion, sino que
es de un orden espiritual y sobrenatural.

" LUMBRERAS ARTIGAS, B.; “Creyendo”, Publicacién parcial de la Tesis
doctoral, Barcelona, 2006, p. 59.

33



La esperanza no tiene nada de comin con un optimismo
natural, una facilidad de esperar que proviene de un
temperamento feliz. También ella es una virtud sobrenatural
porque es espiritual.

Por consiguiente, saber distinguir lo que pertenece a lo
psicolégico (carnal) y lo que es de lo espiritual, es el
principio de toda vida mistica que se precie; una mistica que
confia en la divinidad y la saborea.

37- EL AMOR COMO FIN ULTIMO DE LA
METAFISICA

En vista de lo que Dios o “Ser” absoluto tolera en nuestro
tiempo y de lo que las personas dicen y hacen en su nombre,
ante la crueldad, el odio, las guerras y el hambre, muchos
creen no poder hablar ya mas del amor de Dios.

Pero Dios habla, porque su amor corresponde a nuestro
amor al prdjimo, entendido como el mas lejano, incluso el
enemigo. La fe que no es activa en el amor, no es fe. Y el
amor que no se nutre del perdon hacia el préjimo, se pierde
en un humanismo que, como Ley o moral, se olvida de la
Palabra de Dios. El amor al préjimo en la Biblia no tiene su
fundamento en un ideal humanistico y altruista, sino que es
siempre consecuencia de las relaciones entre Dios y las
personas, que conducen a las relaciones entre ellas y su
préjimo.

En efecto, la Biblia da mucha importancia a la hermandad
como signo identificativo de la condicion humana. Muchos
de sus textos ensefian que el primero y principal mandato de
Dios es el que se recoge en el decalogo de los Diez
Mandamientos de la Ley de Moisés: “amaras a tu projimo
como a ti mismo” (Lev 19, 17 ss.), incluso al extranjero

34



(Lev 19, 34), al enemigo (Ex 23, 4 ss.; Prov 25, 21 ss.) o al
sefior de esclavos (Ex 21, 5). El amor se proyecta hacia el
otro, hasta llegar a una solidaridad completa (Dt 15, 12-18;
23, 16 ss.). La Biblia nos invita, en todo momento, a superar
nuestro orgullo y egoismo como tentacién peligrosa de
infidelidad al amor que Dios nos tiene.

Ademas del mandato singular del amor al préjimo, en la Ley
de Santidad biblica (recogida en la literatura sapiencial),
Dios rechaza “sembrar discordia entre hermanos” (Prov 6,
19), ya que las personas tienen que vivir reconciliado con el
hermano si quiere obtener la bendicion de Dios (Sal 133).
Las personas se destruyen si no superan el odio y la
venganza. Cuando guardamos rencor a alguien o tenemos un
resentimiento hacia otra persona, somos nosotros los Unicos
perjudicados, los Unicos que sufrimos, los Unicos lastimados
gue nos causamos dafio. La falta de perdon es capaz de
enfermarnos, envenenarnos, hacernos sufrir y volvernos
malos. Cuando uno odia a su enemigo, pasa a depender de
él. Aunque no quiera, se ata a €él, queda sujeto a la tortura de
su recuerdo y al suplicio de su presencia. Toda persona se
equivoca si no progresa en la superacion del odio y la
venganza.

Las personas que se desprecian a si mismas, se dejan caer,
se envilecen y juzgan su vida sin sentido, huyen de si
mismas. La estimacién exagerada y el desprecio a uno
mismo, andan a menudo juntos. Ambos son fruto de la
soledad de las gentes auténomas, abandonadas a si mismas.
Ellas ignoran que son amadas, que son Utiles y responsables.
Falta dialogo con la Palabra de Dios y con los demaés,
nuestro préjimo. Solamente el que sabe que es tomado en
serio, es capaz de aceptarse a si mismo seriamente.

Quien sigue por este camino se perdera en el laberinto de
sus afectos y relaciones interpersonales negativas. Las

35



personas estamos llamadas a la hermandad, no s6lo con
nuestros semejantes, sino con toda la humanidad y todos los
pueblos de la tierra. Dios deja muy claro cudl debe ser la
direccidn de las personas con nuestros semejantes: el amor y
el perdon es el objetivo.

Como personas amadas y aceptadas por Dios, somos
llamados a dar una respuesta y a ser responsables. EI amor
al préjimo y al enemigo es nuestra razon de ser. Sélo asi
podra ser una realidad el “reino de amor” que tanto
anunciaba JesUs. Ese reino es una sociedad mas justa,
solidaria, humana y amable. Sélo el amor y no la
autosuficiencia pueden hacerlo. Dios tiende la mano para
trabajar juntos en este objetivo.

3.8.- GRIEGO O HEBREO: DIFERENTE FORMA DE
“SER” Y PENSAR

Es indudable que la filosofia griega fue el origen del
pensamiento, es decir, el saber que busca través de la razon.
Frente a los mitos, los griegos dieron mucha importancia al
conocimiento y el saber de las cosas y del ser humano a
través de la razén. Esta ha sido el fundamento de nuestra
civilizacion occidental, es decir, una vision del ser humano,
del mundo y de la vida pragmatica y racional.

Sin embargo, el pensamiento y la forma de ver lo que nos
rodea difiere mucho de esta concepcion empirica de
influencia griega. El hebreo vera todo con los ojos del
corazdén no con los de la razon. Su concepcion religiosa hizo
gue se fijara mas en las cosas pequefias que en los grandes
planteamientos. Desde antiguo, su relacion con Dios marcé
una personalidad que valoraba méas la dimensién espiritual
que la racional; los sentimientos y emociones frente a la

36



praxis en todos los drdenes de la vida y de las relaciones
interpersonales.

El idioma griego cldsico okoiné fue wuna lengua
indoeuropea, el hebreo y arameo son lenguas semiticas. Esta
diferencia linguistica hizo también que sus estructuras
mentales y espirituales sean también completamente
diferentes.

3.8.1.- El genio griego: ver con los ojos de la razon

El genio griego es esencialmente logico, analitico y
ordenador. La légica es una palabra griega que deriva del
verbo lego (escoger, reunir, enumerar, narrar). De
ahi logos (enumeracion, cuenta, palabra, tratado, razon). “El
espiritu griego en todo quiere comprender, buscando la
razon de todo hasta la claridad perfecta. No por casualidad
la palabra “logos” designa a la vez la razon, es decir, la
explicacion; y el lenguaje que para el griego es la expresion
misma de la razon®”,

El griego siente la necesidad primordial de ver las cosas
claras en su mente, de pensar las cosas. Para ello procura
discernir bien los objetos de su conocimiento, definirlos por
medio de la analogia y la abstraccién. Tomando ese punto
de partida, es capaz ya de razonar, sistematizar, dirigir y
construir.

El griego ve al mundo como un cosmos, es decir, como un
orden, como una organizacion armoniosa que el hombre
puede comprender, concebir, captar y utilizar. EI mundo es
un espectadculo que el hombre contempla como desde el
exterior.

8FONTOYSONT; “Vocabulario griego”; p. 19; 2%

37



La mentalidad griega tiene una tendencia muy marcada
hacia el dualismo que diferencia a la materia del espiritu, al
cuerpo (soma) del alma (psijé). Un griego no podia oir
hablar de la resurreccion del cuerpo, pues para él la muerte
libera al alma de la aleja del cuerpo. Su ideal, desde Platdn,
es la inmortalidad del alma, la incorruptibilidad. Este
lenguaje griego presionara y perturbara el lenguaje hebreo
tradicional, perdiendo el matiz semitico que los Setenta
tradujeron de la biblia hebrea al griego v latin.

Aunque el tiempo es cambio, no es mas que un perpetuo
recomenzar, un retorno constante al punto de partida, un
circulo cerrado e inmutable. EI tiempo es ciclico, regulador,
mecanico y ciego. No tiene novedad, todo es repeticion.

3.8.2.- El genio hebreo: ver con los ojos del corazén

Para la persona biblica, el mundo no es un espectaculo que
hay que contemplar para comprenderlo, sino que es una
historia que hay que vivir. El hebreo no se preocupa en
definir ese mundo, sino que reclama una ensefianza dada en
hechos. Mientras que los griegos buscan una “sabiduria”,
los judios piden “sefiales”.

El hebreo no se plantea el problema del conocimiento,
porque —para €l- el conocimiento no es una cualidad de la
inteligencia racional en busca de una verdad objetiva, sino
el cumplimiento y la realizacién de si mismo, apoyandose
en Dios.

La palabra no es un “logos” en el sentido griego del término
(una palabra-pensamiento); sino el “dabar” hebreo que se
traduce —no solo por “palabra”- sino también por “asunto”,
“acontecimiento”, “cosa que viene” (Gn 15, 1; 18, 14; 20, 8;
22, 1; 1 Re 11, 42).

38



Es una palabra que no dice lo que las cosas son en si
mismas, sino mas bien para qué son; qué llegaran a ser y
cudl es su razon de ser. Una palabra no es simplemente la
traduccion de un pensamiento, es ademas un acto de poder,
de dominio, de autoridad y de eficacia. La palabra hebrea es
la expresiobn de la persona que conserva su valor
unipersonal.

Segun el espiritu hebraico, “el lenguaje no dice lo que las
cosas son, sino lo que el sujeto hace de ellas... El hebreo no
ve las cosas que hay en el mundo en lo que ellas son, sino
en lo que ellas estan llamadas a ser; y las refiere a su fin;
las integra en un movimiento, en una historia. El hebreo, al
hablar, se esta afirmando a si mismo como obrero de un
mundo en movimiento, como agente de una historia que se
estd realizando. El hombre existe a imagen de Yahvé, el
cual, después de crear el mundo, lo ordené por medio de su
palabra y continua dirigiéndolo por medio de su palabra...
Indiscutiblemente, el lenguaje refleja la manera con que el
hebreo se sitia en relacion con las cosas. En su estructura
profunda el lenguaje griego dice lo que es, tal como es, en
el estado puro, geométrico y fisico; lo que es tal como lo
vemos, tal como lo ponderamos, tal como lo pensamos. El
lenguaje hebraico traduce el sentimiento de los hombres
gue se dejan dominar por la visién de las cosas y por sus
medidas; que buscan —méas alla de las cosas en estado
bruto- su significacion, la voluntad que en ellas se expresa,
la “palabra” que dichas cosas traducen. EI griego mira al
mundo para contemplarlo en la suprema “teoria”; el
hebreo escucha al mundo para responderle. El griego es un
sujeto pensante; el hebreo, un sujeto responsable. El griego
reflexiona; le hebreo obedece®”

SLEENHARDT; “Ceceestmon Corps”; p. 28-29

39



Si para el griego el 6rgano humano privilegiado es el ojo,
para el hebreo sera el oido. Por ello, el oido y los labios
seran los drganos sociales y religiosos por excelencia[4].
Hablar-oir es el camino para que las personas se
comuniquen y dialoguen. Para el judio es muy importante
recitar con sus propios labios todos los dias la oracion
del “Shema”, profesion de fe que conjuga el hablar y el oir:
“Escucha, Israel...” (Dt 6, 4y ss.).

En la Biblia se habla de la “circuncision” de los oidos y de
los labios (Jer 6, 10; Ex 6, 12, 30): operacion que los pone
en buena disposicion y funcionamiento. Se habla también de
la “circuncision del corazén” (Dt 10, 16; 4, 4), porque el
corazén, que es la sede de la inteligencia, “escucha”; y es
adonde llega la palabra (Dt 30, 14; Jer 31, 33), eso es
comprender.

Como ya hemos visto, para la antropologia hebrea, la
persona humana es una realidad indivisible compuesta
por napas o ‘“alma viviente” y “néfesh” que después se
tradujo con las palabras griegas: “fisis” 0 “soma”
(corporeidad). Segun la concepcion biblica, la naturaleza
humana es una y, por consiguiente, no es divisible en
componentes que pudiéramos aislar (cuerpo y alma).

La mentalidad hebrea considera que la muerte no es una
separacion del alma y cuerpo, ya que el alma no se opone al
cuerpo. Si el hombre es un “napas” o “alma viviente” y vive
COMo “napas”’; también es un “CUerpo” o “nefesch”.

Por consiguiente, la muerte no es un aniquilamiento de la
persona (que es alma o cuerpo), sino que mientras perdura el
cuerpo como cadaver o esqueleto, subsiste con vida el alma o

40


https://www.blogger.com/blog/post/edit/8495693169590799721/4872356701048539455

persona en un estado de debilidad extrema en la morada
del “Sheol'® (Job 26, 5-6; Is 14, 9-10; Ez 32, 17-32).

También en el hombre se encuentra la “riah”: el viento, el
aliento de vida, el espiritu vital que procura respiracion, vida
y alegria'’. En la Biblia la “riiah” sélo procede de Dios;
cuando El la retira se produce la muerte (Sal 104, 29-30).

3.9.- LA VIDA ETERNA DEL “SER”

Para judios y cristianos, la vida eterna, es decir, la vida
divina comienza en el presente. De la vida futura debemos
hablar con mucha mas reserva —sobre todo en las primeras
generaciones  cristianas- porque incluso el Nuevo
Testamento mostrd una discreta reserva al respecto.

¢Como hay que entender la vida futura? La vida eterna no
significa ni la continuacién de la vida terrena en la duracién
sin término, ni una doble vida platonica en el mas alla, sino
la comunién con el Dios que ha vencido la muerte en
condiciones y circunstancias que han dejado tras de si las
rupturas de la vida presente y al ultimo enemigo, la muerte
(Ap 21, 4ss.).

10 3 vida se desarrolla en el “sheol”, el lugar de los hebreos biblicos que
designaba las profundidades de la tierra, lo profundo, lo subterraneo (Dt 32, 12; Is
14, 9); un lugar sin retorno (Job 7, 9-10; 10, 21; 16, 22) donde los muertos
experimentan su existencia en otra dimension. Para ir a él tienen que descender
(Gn 37, 35; 42, 38; Num 16, 30-33; Is 14, 15), de ahi que a los muertos se les
designe con el topico biblico de “los que bajan a la fosa” (Sal 28, 1; 30, 4; 88, 5;
143, 7). Alli los muertos conocen una suerte miserable (Is 14, 9), son
abandonados al polvo (Sal 22, 16), a los gusanos (Is 14, 11). Su existencia no es
mas que un suefio donde esta excluido todo conocimiento y alabanza a Dios (Sal
6, 6; 30, 10). Dios olvida a los muertos (Sal 88, 6) que han pasado las puertas
del sheol (Job 38, 17).

UAUNEAU, J.; AUTANE, M., GRURNEN, PH.; LUC THIRION,
J.; «ltinerario por el Antiguo Testamento», p. 184.

41



Si participamos en el camino del “Ser” absoluto, es decir, en
la comunion con Dios, la vida presente se convierte: de un
ser para la muerte, en una existencia para la vida.

Las personas tenemos la responsabilidad del término de la
vida. Hoy dia no tenemos por qué estar expuestos -como en
la edad antigua y en el Medievo- a dejar que miles de
personas mueran por las catastrofes del hambre,
enfermedades o guerras. Pero sabemos que no dependera ni
de un destino querido por Dios ni de que las posibilidades
humanas en lo que se refiere a prevencion y ayuda sean
menguadas, sino mas bien de una falsa concepcion y de una
actitud errénea respecto a la vida propia y ajena.

Y puesto que hoy no resulta evidente el aceptar y respetar la
vida propia y la de los demés, sino que mas bien cunden el
desprecio, la angustia y la negacion de la vida, corresponde
mas que nunca a la buena noticia del mensaje biblico el
entender la vida natural como un bello don y un regalo de
Dios, como una vida que ha asumido y ha hecho suya, como
una vida que ha sido afirmada de nuevo por El y ha sido
restituida en su rango y en su ser propio. Se necesita de un
acto consciente de fe para aceptar la vida propia y la vida de
los deméas con sus errores y defectos, asi como una
oportunidad para comprenderla y captarla.

4.- LA ESENCIA NEGATIVA: INERTE

La esencia negativa coincide con las cosas inertes del
mundo. La esencia negativa tiene una existencia pasiva pero
que existe; su existencia consiste en “estar ahi”, ya que si
esta en un determinado lugar, existe.

Aunque su esencia es pasiva e inmovil, podria no existir, y
si no existiera no pasaria nada, el mundo seguiria su

42



devenir. También es plural porque tiene multiples
composiciones de esencia diferentes, multiples formas,
maltiples  policromias, asi como una inmovilidad
determinada y esencialmente incorruptible.

Su existencia es nula porque es algo inerte y pasivo, no
puede tener alma viviente porque carece de actividad, el
sentido de su existir es la pasividad.

Si rompemos una roca, cada uno de los trozos, toman su
propia esencia y existen de manera distinta y, aunque son
independientes entre si, sin embargo cada uno de sus
volumenes participan de la esencia divina del “Ser”
absoluto.

Una montafia existe y tiene existencia en la medida que nace
o0 se forma, crece y va muriendo por la erosién de la
naturaleza. Este movimiento en el devenir se ha originado
por movimientos orogénicos y tecténicos. Su formacién
hace que exista con una altitud y volumen especificos,
esenciales para constituir el medio natural.

Por consiguiente, la existencia de la montafia no es lo
principal y fundamental en el devenir, sino mas bien la
esencia que ha hecho posible el cambio y, con ella, la
transformacion natural porque “lo que existe es su esencia”.

5.- LAESENCIA NEUTRA: INTERMEDIA

La esencia neutra tiene una esencia de estado intermedio
que configura su “Ser”, por una parte la esencia afirmativa
lleva de vitalidad y movimiento (los “Seres Vvivos
animados”, y por otra la esencia negativa, pasiva, inmovil y
expuesta a unos continuas transformaciones. Estamos

43



hablando de la esencia neutra, compuesta de esencia
afirmativa y negativa a la vez.

El reino vegetal tiene esencias lignosas distintas que les
diferencia de las demés. Sus células forman variedad de
especies cuya esencia forma, a su vez, conjuntos de bosques
gue modelan extensos ambitos territoriales que estan en
permanente cambio y devenir.

Las diferentes formas de procreacion hacen que su esencia
sea perdurable. Un arbol tiene una esencia definida, pero
también duradera. Sus frutos son parte de la su esencia
misma, hacen que de sus semillas salgan nuevos arboles
gue, a su vez, forman una esencia superior, es decir, bosques
gue la suma individual de su conjunto tienen la misma
esencia.

¢Es imprescindible que los arboles y el reino vegetal tengan
existencia? La respuesta es afirmativa porque, en realidad
“lo que existe es su esencia”. Si no tuvieran existencia en la
que desarrollar su esencia natural, no hubiera sido posible
gue la esencia misma se hubiera formado. Por consiguiente,
la existencia no forma cambio alguno, no es lo fundamental,
pero si lo decisivo para que la esencia se configure como
parte integrante de la propia naturaleza.

La esencia neutra estd dotada de alma que le hace “Ser” y
sentir en su ciclo vital. Aunque su existencia la hace
independiente del “Ser absoluto”, sin embargo, su esencia
forma parte de la esencia de ese “Ser” absoluto”, es decir,
tiene su misma esencia formal pero no su aparente
constitucion.

44



6.- INDICE

LO ESENCIALMENTE EXISTENTE (METAFISICA)............ 1
1- LA ESENCIA Y EXISTENCIA: EL DEVENIR
HISTORICO...uuuuuuuuueueneninnesesesessssssssssssssssssssssssssssssnsnnnes 3
2.-LA ESENCIA METAFIiSICA: EL PRINCIPIO DEL “SER”... 5
2.1.- EL “SER” ABSOLUTO COMO CONCEPTO....................... 5
2.2.- LACREACION Y EL TIEMPO METAFISICO.............c...... 6
2.2.1.- Lacreacion del “Ser” absoluto.......ceeeeeeeenenreernrnmmseeennnes 6

2.2.2.- El fundamento de la creacién: El “Ser” absoluto..............8

2.2.3.- El tiempo en 1a creacion........ccuveveeiiniinrninrueciininnnnenn 9
2.2.4.- La consecuencia del tiempo: el movimiento................... 10
2.2.5.- El devenir y el movimiento........cccecuveninieiinrniineenecenens 12
2.2.6.- El tiempo y la eternidad..........ccceeuvenininiininiennnennanense 13
2.3.- EL FIN DE LOS TIEMPOS: EL JUICIO FINAL.................. 14
2.3.1.- El juicio final en el Israel Biblico.........c.ccceviuveniiniinennen. 14
2.3.2.- El dia del juicio final en el Nuevo Testamento................ 14
3.- LA ESENCIA AFIRMATIVA: EL PRINCIPIO DE LOS
SERES VIVOS....ctuiiimmiiiiniiiiiiiiiiiiiiiiieeciecaseeaseen 19
3.1.- LA ESENCIA Y EXISTENCIA DEL “SER”............ccceeeeee. .. 19
3.2.- LAEXISTENCIA AFIRMATIVA SENTIENTE.................. 22
33- LA ACCION CREADORA DE LA ESENCIA
AFIRMATIVA. e 22
3.4.- LA ANTROPOLOGIA DE LA ESENCIA
AFIRMATIVA. e, 23
3.4.1.- La antropologia metafisica del cuerpo-alma................... 23
3.4.2.- La antropologia espiritual: el “ruah”..........cceeevevenrrenenns 26
3.4.3.- “Carne-cuerpo” en Pablo de Tarso.......cccoceeveeenrneicesnnnn 27

45



3.4.4.- La resurreccion del cuerpo-alma........ceevenreninnnseenens 29
3.5.- LAFE COMO CAMINO ESPIRITUAL............cccceevenen..... 30
3.6.- LA FE COMO INTELIGENCIA ESPIRITUAL....................32
37- EL AMOR COMO FIN ULTIMO DE LA

METAFISICA......oiiiiiiiii e 33
3.8.- GRIEGO O HEBREO: DIFERENTE FORMA DE “SER” Y
PENSAR. ... 35
3.8.1.- El genio griego: ver con los ojos de la razén....................36
3.8.2.- El genio hebreo: ver con los ojos del corazén.................. 37
3.9.- LA VIDA ETERNA DEL “SER”.......ccoiiiiiiiiiiiieeeenne 40
4.- LA ESENCIA NEGATIVA: INERTE.....ccccoctviiniiiinrnnnnnnnn 42
5.- LA ESENCIA NEUTRA: INTERMEDIA...........cccccuueuen.n. 43
6.- INDICE.....cctuiniiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieceteceteeieencneaeaes 45

46



47



48



