9.- ICONOGRAFIA DE LOS PECADOS CAPITALES




9.1.- LOS PECADOS CAPITALES EN EL ROMANICO

La iconografia roménica se olvida de las virtudes para centrar mas en
los vicios de este mundo considerados grandes pecados. Escenas de personas y
animales simbolizan el mal asociado a Satanas y los siete pecados capitales,
cuyas representaciones estan situadas en los lugares menos visibles de los
templos, como los claustros (espacio reservado sélo para los candnigos del
cabildo catedralicio) y los canecillos de los aleros de los tejados que, por su
gran altura, pasan desapercibidos por la mayoria de las gentes del romanico.
Segun el catecismo de la Iglesia Catolica, los pecados capitales son siete’:

e Laira: es el deseo desmesurado de venganza. Su demonio es Belial.

* Lagula: es un deseo desmesurado de comer y beber, aunque su significado
en lo que respecta a los pecados capitales no hace referencia tan solo a las
ansias por comer y beber, sino también a la idea de exceso en lo que respecta a
lo material. Su demonio es Belcebd.

* La soberbia: atribucién a los propios méritos de cualidades vistas como
dones de Dios (inteligencia, etc.). Su demonio es Lucifer.

* La lujuria: corresponde al placer sexual buscado para uno mismo de forma
inmediata. Su demonio es Asmodeo.

* Lapereza, que es la negativa a realizar las tareas necesarias. Su demonio es
Belfegor.

» La avaricia: Este pecado corresponde al deseo de poseer o0 conservar mas
rigueza de la necesaria. Su demonio es Mammon.

* Laenvidia: que es el sentimiento de tristeza por los bienes que posee otro y
que se consideran perjudiciales para uno mismo, ya que disminuyen la propia
excelencia y notoriedad.

En el museo diocesano de la catedral de Jaca se exponen unos
capiteles sueltos pertenecientes al primitivo claustro romanico. Aunque
estuvieron representados los siete, en estos momentos s6lo han llegado hasta
nosotros unos pocos, los cuales pasamos a comentar su simbologia.

1 LA REPRESENTACION DEL MAL EN EL ARTE MEDIEVAL:
ttps://recreacionhistoria.com/la-representacion-del-mal-en-el-arte-medieval/

2



9.2.- EL PECADO DE LUJURIA: RECHAZO A LAS PASIONES
CARNALES

9.2.1.- RELACIONES SEXUALES, ADULTERIO Y FORNICACION EN
LA BIBLIA

La procreacion es un misterio en el que Dios, fuente de la vida, esta
omnipresente. Todo lo que concierne a la fecundidad, al nacimiento, al
parentesco y a la comunidad de sangre es cosa sagrada. EI matrimonio es
“santo” porque Dios es “santo”; de ahi la preocupacion hacia los extravios y
abusos en este orden, asi como la denuncia que se hace de las “inmundicias” y
“abominaciones” (Lv 15, 18-20).

La Biblia deja claro que ningiin hombre se abstendra del «creced y
multiplicaos» (Gen 1, 28), a no ser que ya tenga hijos. Si uno se ha casado con
una mujer y habité con ella diez afios sin haber tenido hijos, no le esta
permitido abstenerse de tener hijos. Al vardn es a quien incumbe la obligacion
del «creced y multiplicaos, pero no a la mujer» (Yeb 6, 6).

La Biblia condena explicitamente el adulterio como un acto que
perjudica al préjimo (Ex 20, 14; Dt 5, 18) y hace impuro al hombre o mujer
que lo practica (Lev 18, 20). Aungue se considera delito privado, sin embargo,
tiene una connotacion religiosa ya que es una falta castigada por Dios (Gen 20,
1-13; 26, 7-11).

Cualquier forma de prostitucion es altamente rechazada por la Biblia,
que llega a decir: “no haya prostituta entre las hijas de Israel; tampoco haya
prostituto entre los hijos de Israel. No lleves a la casa de Yahvé, tu Dios, las
ganancias de la ramera, ni el salario del prostituto, para cumplir un voto,
pues ambos son objeto de abominacion ante Yahvé, tu Dios” (Dt 23, 17-18).

Asi mismo dice que “la mujer no debe vestirse de hombre, ni lleve el
hombre vestido de mujer; porque quien tal hace es objeto de abominacion
para Yhavéh, tu Dios” (Dt 22, 5).



9.3.- LA LUJURIA EN EL ROMANICO

Los pecados relacionados con el sexo (la fornicacion, la lujuria y la
lascivia) fueron castigados por la Iglesia del romanico. Estos pecados no
conocian distinciones sociales y eran accesibles econdmicamente, incluso para
las clases méas bajas. Lo negativo del sexo se relacionaba con la mujer, a la que
se ve como culpable del pecado de la carne.

Las alegorias de la lujuria romanicas se relacionan con animales
fantasticos como las arpias, el centauro y la sirena, pero también cabras,
simios, liebres, conejos, gallos, machos cabrios y serpientes. También
denuncian a los placeres de la carne las escenas de cortesanas, bailarinas,
musicos o trovadores, acrdbatas, escenas explicitas de sexo y onanismo. La
Iglesia medieval considera que todo aquello relacionado con lo terrenal, lo
impulsivo y lo bioldgico es de menor valor, como malo y, por tanto, diabélico.

En especial, fueron los impulsos sexuales los que agobiaron, una y otra
vez, a los piadosos creyentes por la accién personal del diablo. Esto hizo que
lo femenino se diabolice, relativizando su funcién maternal para centrar su
persona como objeto sexual. Esta concepcion ha sido una constante a lo largo
de nuestra historia, hasta nuestros dias, plenamente vigente.

9.3.1.- PRIMER CAPITEL: SERPIENTES MORDIENDO PECHOS DE
MUJER

En los pasillos del antiguo claustro de la catedral de Jaca (hoy museo
diocesano) encontramos este capitel adosable de tres caras, donde se
representa a mujeres y demonios.



Escena frontal del capitel

A-

Escena lateral derecha

B.



C.- Escena lateral izquierda

En la escena frontal (imagen A) se observa a una mujer piadosa que
reza. A los dos lados, mujeres semidesnudas sujetan con sus manos las
serpientes que estan mordiendo sus pechos. La mujer del centro representa la
pureza y las laterales la lujuria, es decir, los dos caminos que la mujer del
roméanico debia elegir: ser fiel a su marido o seducir a los hombres con la
prostitucion o la infidelidad conyugal.

En las dos escenas laterales (imagenes A-B) se repite la misma escena:
dos seres demoniacos desnudos de gran tamafio sujetan a los pecadores que se
han dejado seducir por la lujuria. Se representan de menor tamafio, como
nifios, precisamente por su condicién de pecadores.

Este capitel refleja muy bien el pecado de lujuria y las consecuencias
que tiene tanto para los hombres como para las mujeres que se inclinan a su
practica, sin tener en cuenta el sexto de los mandamientos de la Ley de Dios:
“No cometeras actos impuros” (Ex 20, 14).



9.3.2.- SEGUNDO CAPITEL: CENTAURO SAGITARIO

En los pasillos del antiguo claustro (museo diocesano) también se
puede admirar este capitel adosable de dos caras que, a pesar de su deterioro,
se aun se adivina su iconografia: un centauro en actitud de lucha.

A.- Escena del frontal del capitel

El centauro es un hibrido de hombre y caballo, compuesto de un torso
humano soldado a una grupa de caballo: es un hombre caballo androcéfalo
que, aunque cuadrlpedo, posee dos brazos con los que utiliza el arco. Este
personaje fantastico, semihumano, aparece también entre los signos del
Zodiaco con el nombre de Sagitario.



B.- Escena lateral izquierda

Una de las figuras méas habituales del romanico es la del centauro-
sagitario zodiacal, solo y armado con su arco a punto de disparar una flecha.
En la Edad Media se convirti6 en un simbolo de fuerza incontrolada,
fogosidad, violencia sexual y lujuria®. En ocasiones las flechas del centauro se
dirigen a personajes o seres de signo negativo, como arpias o dragones, por lo
que se interpreta también como un cambio de signo para convertirse en un
elemento positivo de lucha contra el pecado.

El centauro de este capitel representa la lujuria y la fuerza sexual.
Como se observa en la escena central, esta lanzando flechas con su arco al
personaje que esta en la otra cara y de la que s6lo se adivina sus dos piernas.
No podemos saber de quién se trata por su deterioro. Es muy probable que sea
una disputa relacionada con el mundo de la mujer, de ahi su simbologia de
caracter sexual.

2 OLIVARES MARTINEZ, D.; “El centauro en el romanico”, Universidad Complutense de
Madrid:https://www.ucm.es/data/cont/docs/621-2014-11-20CENTAURO_ROMANICO

8



9.4.- EL CAPITEL LLAMADO “SATIRO”
9.4.1.- INTRODUCCION

En el museo diocesano de la Catedral de Jaca encontramos expuesto
este maravilloso capitel labrado por sus cuatro caras, conocido como “capitel
del satiro”. Debid pertenecer al antiguo claustro romanico.

Sin animo de polemizar sobre la interpretacién y simbolismo que han
realizado estudiosos de su iconografia y mitologia, y tras examinar y analizar
minuciosamente todo lo que aparece representado, me dispongo a discrepar
tanto en muchos de los argumentos de lo que se ve, como la interpretacion que
se ha hecho del mismo.

9.4.2.- DESCRIPCION Y SIMBOLOGIA DEL CAPITEL

9.4.2.1.- Las figuras de los extremos del capitel

Lo primero que llama la atencién son las esculturas en sobre-relieve de
los extremos del capitel: dos cuerpos de mujer (con el pelo largo y suelto) y
otros dos diabdlicos. Los cuatro personajes alargan sus brazos para taparse con
las manos sus genitales, un claro gesto relacionado con el sexo y el pecado de
lujuria.

En el romanico es frecuente representar la lujuria con figuras
femeninas de largos cabellos, como si tuvieran la culpa o incitaran a la
inclinacion y al deseo sexual del varén, provocando su inclinacion al pecado.
El hecho de que las dos mujeres estén semidesnudas y tapando sus genitales
cubiertos por un pafio es un signo inequivoco de que el maestro de Jaca queria
captar la atencidn sobre el pecado de lujuria.



Los otros dos seres diabdlicos tienen la cara deforma y la boca bien
cerrada. También estdn semidesnudos y tapan sus genitales con un escueto
pafio. Nos encontramos ante una de las representaciones mas originales y
realistas del pecado de lujuria que proviene del demonio, por eso tienen aqui
su mismo aspecto diabolico.

10



9.4.2.2.- El frontal del llamado “ave fénix”

El profesor Prado-Vilar® identifica esta ave con la mitoldgica “ave
fénix”, rodeada del fuego que provocaba para destruirse cada 500 afios con el
fin de renacer o resurgir de nuevo de sus cenizas. La interpretacion cristiana
que hace de ello es que el “capitel tiene vision escatoldgica referente a la
resurreccion de los cuerpos mas alla del juicio final, cuando ya se purifican®”.

3 www.heraldo.es/noticias/aragon/2015/02/09/el-capitel-del-satiro-acapara-todas-las-miradas-el-
quinto-aniversario-del-museo-jaca-344962-300.html
4 IBIDEM, www.heraldo.es/noticias/aragon/2015/02/09/

11



Con el respeto que me produce esta interpretacion, siento disentir
sobre ella. No se trata de un “ave fénix” mitoldgico rodeado de fuego, sino de
un simple “gallo” con perfecto y exuberante plumaje, que esta encima de la
prolongacion del ropaje que tapa los genitales de los personajes de las equinas.
No hay que confundir estos pafios con el plumaje. Su belleza y encanto esta
relacionada, no con la idea de la resurreccion, sino con la seduccién y
atraccion que provoca el pecado de lujuria en las personas, tanto a hombres
COMO a mujeres.

Coincido con la profesora del Gobierno de la Rioja, Jessica Caliz
Montes -entre otros especialistas del romanico-, cuando relaciona el gallo con
los siguientes pecados y practicas pecaminosas rechazadas por la lIglesia
medieval®:

A.- Ahuyenta los peligros nocturnos.
B.- Simbolo de la lujuria.
C.- Simbolo de la brujeria y poderes subterraneos.

Nos hallamos ante la representacion de un gallo maravillosamente
ejecutado, que no guarda relacion con el “ave fénix” descrito y, por

consiguiente, con ninguna interpretacion sobre la resurreccion y la belleza de
los cuerpos tras juicio final. El gallo es una iconologia del pecado de lujuria.

9.4.2.3.- El frontal del llamado “satiro”
9.4.2.3.1.- Definicion de “‘satiro”

Segun el Diccionario de la Real Academia de la Lengua Espafiola
(RAE), satiro tiene tres significados diferentes:
A.- Mordaz, propenso a murmurar.

B.- Genio de la mitologia clésica que habitaba en los bosques. Se representa
con forma humana, pequefios cuernos, el cuerpo cubierto de vello, barba, rabo
de caballo y patas de macho cabrio. Los romanos le llamaban fauno.

C.- Hombre lascivo que tiene un exacerbado deseo sexual.

5 CALIOZ MONTES, J.; “Presentacién de los pecados capitales en el libro del Buen Amor”, en
Revista de Investigacidon y Critica Estética Cartaphilus 10 (2012), pp. 21-27.
12



Si nos fijamos en el personaje del capitel, observamos que no tiene
forma de hombre adulto (como siempre se ha representado al satiro), tampoco
cuernos sobre la cabeza, vello y barba, rabo de caballo por encima de las
nalgas, ni patas de macho cabrio. Entonces ¢por qué se le llama sétiro, si no
coincide su descripcién con el canon artistico preestablecido?

9.4.2.3.2.- El “satiro”: simbolo de la lujuria

En el frontal se aprecia a un nifio desnudo, de espaldas al espectador,
tocandose el miembro viril con la mano izquierda por debajo de sus nalgas y
tapadndose la boca con la mano derecha mientras eleva su cabeza para
disimular, ocultar, callar y no confesar el pecado de lujuria tan atractivo para la
condicién humana de todos los tiempos.

13



Es indudable que este personaje nada tiene que ver con el hombre
adulto de la mitologia greco-romana descrito anteriormente. Entonces ¢Por
qué el maestro de Jaca representa a un nifio? ;Podemos llamarle satiro?

Antonio Garcia Omedes, siguiendo el criterio del profesor Prado-
Villar, identifica este nifio con el nombre de “satiro”: “Si se contempla de
modo aislado el capitel, podria aceptarse que se tratase de un efebo; pero
cuando se pone en contexto con otros capiteles de la catedral, en especial con
aquellos en los que la influencia clasica de los thiasos dionisiacos es patente,

no queda sino admitir que la opinién de Prado, una vez mas es acertada®”.

Sin embargo, nada tiene que ver con esta interpretacion. Su
sensualidad, erotismo y el hecho de que se esté cogiendo el miembro viril, no
apuntan a una resurreccion o regeneracion personal, tampoco a una influencia
mitoldgica, sino a clara y acertada representacion del pecado de lujuria.

El cuerpo de este nifio podemos llamarle “satiro”, no porque sea un
genio mitoldgico, sino porque representa la lascivia de las personas que tiene
un exacerbado deseo sexual (tercera definicién de la RAE). La mejor manera
de mostrar ese deseo lascivo es a través de la figura sensual y erotica de un
nifio que, en este caso concreto, es la viva encarnacién del pecado de lujuria.

& www.romanicoaragones.com “Capitel del satiro en el museo diocesano de Jaca”.
14



9.4.2.4.- El frontal del “demonio lujurioso”

Muchos han identificado a este animal con un ledn, simbolo de la
fuerza y omnipotencia de Dios, incluso en las guias se identifica como tal.
Pero en realidad no lo es. Estamos ante un demonio con cara monstruosa,
cuerpo de ledn retorcido y pezufias de macho cabrio, simbolo y encarnacion
del mal. El ledn que representa a Dios, siempre aparece de pie y con semblante
de fortaleza, nunca retorcido y con pezufia de bovido.

El maestro de Jaca quiso labrar este animal abominable para significar
el poder e influencia que ejerce el demonio sobre las personas, incitandoles a
pecar y, muy especialmente en la lujuria. Estamos ante un original capitel que
interpreta de forma distinta este pecado capital.

15



9.4.2.5.- El frontal deteriorado

No sabemos que habia representado en el cuarto frontal por estar
totalmente destruida su iconografia central. Al igual que las otras escenas, es
muy probable que el maestro de Jaca también labrara alguna escenografia
relacionada con la lujuria.

9.4.2.6.- El capitel del “satiro”: el pecado de lujuria

A la vista de lo descrito y la simbologia utilizada por el maestro de
Jaca para catequizar a los jacetanos, peregrinos y, muy especialmente, a los
candnigos celibes que hacian oracion por los pasillos del claustro de la
catedral, no parece l6gico pensar lo siguiente:

A.- Que el frontal del gallo se confunda con un “ave fénix” para justificar el
argumento de una regeneracion y resurreccion.

B.- Que segun el profesor Prado-Villar, el “ave fénix” evoca “el dinamismo y
al sensualidad de la escultura clasica, que aqui se pone al servicio de una
teologia cristiana que exalta la pureza, la plenitud fisica y la belleza de los
cuerpos tras la resurreccion”.

C.- Antonio Garcia Omedes dice del “Fénix que tras arder renace de sus
cenizas, siendo un buen ejemplo para escenificar una vez més el ciclo muerte-
resurreccion que tantas veces vemos repetido en la simbologia sincretizada
por el cristianismo®”.

D.- Que si el “ave fénix” exalta la pureza y belleza tras la resurreccion, ¢por
qué se reproduce a un nifio (llamado “satiro”’) desnudo y tocandose el miembro
viril, todo lo contrario a la pureza cristiana y al estado de gracia de la
resurreccion?.

E.- ¢Por qué se identifica como un ledn (simbolo del poder de Dios y del bien),
a un ser monstruoso con cuerpo retorcido y pezufias de macho cabrio?

El hecho de que aparezcan los bustos de dos mujeres con el pelo
suelto, una indecencia e inmoralidad en el romanico, indica que la iconografia
esta relacionada con el pecado de lujuria incitado por la mujer. El capitel es
una catequesis dirigida a los hombres, peregrinos y clérigos para que tengan en
cuenta —en esa mentalidad- de los peligros sexuales relacionados con el mundo
de la mujer, invitdndoles a rechazar las tentaciones corporales fruto de la
accion del demonio.

" El viaje de la libélula: https://www.facebook.com/elviajedelalibelulal/videos/capitel-del-
satiro-museo-diocesano-de-jaca-huesca-no-hay-nada-remotamente-pareci/2685746061505177/
8 www.romanicoaragones.com “Capitel del satiro en el museo diocesano de Jaca”.

16



9.5.- EL CAPITEL DE LA LUJURIA MASCULINA
9.5.1.- INTRODUCCION

En el museo diocesano de la catedral de Jaca y frente al anterior
capitel del satiro, encontramos expuesto este de cuatro caras que debid estar
sobre una columna de la arqueria del antiguo claustro catedralicio.

9.5.2.- DESCRIPCION Y SIGNIFICADO

A .- Escena frontal del capitel

17



B.- Escena lateral izquierda

18



C.- Escena lateral derecha

En las esquinas del capitel se representan a cuatro personajes
desnudos: dos jovenes e imberbes, y otros dos mayores con barba. Los cuatro
estan sentados o en cuclillas. Con las manos sujetan una especie de prenda con
la que tapan sus partes méas intimas. Los pies son posados en el collarino del
capitel que se une a la columna. En las esquinas hay labrados unos foliolos
simétricos. En el nivel superior estan las tipicas volutas con decoracion en
espiral, justo encima de la cabeza de los personajes.

Aunque es un capitel menos trabajado y hermoso que el anterior del

“satiro”, sin embargo, las formas curvas y rechonchas de los rostros, asi como
el disefio de su cuerpo, apuntan a una misma autoria: el maestro de Jaca.

19



La catequesis inicial de este capitel resalta el pecado de lujuria
masculina, debilidad mas habitual y espontdnea que la femenina en el
romanico y en los periodos posteriores. Tanto el capitel del llamado “satiro”
como este, intentan educar en los peligros y excesos de la lujuria, una préctica
contraria a la moderacion de costumbres y el concepto de fidelidad
matrimonial que propugnaba la Iglesia de entonces.

9.6.- EL OSO Y EL PECADO DE IRA
9.6.1.- EL PECADO CAPITAL DE IRA

La ira biblica tiene el sentido de estar airado, enfurecerse, irritar,
provocar a ira, airado, enfurecido, irritar, poner furioso, excitar, hacer montar
en colera y rencor.

Por consiguiente, la ira es considerada, casi siempre, como una
debilidad de caracter que las personas deben esforzarse por eliminar. Pues la
ira, como exteriorizacién de una pasion no dominada, se opone al amor de
Dios, un mal que se escapa de cualquier control y cuya practica puede
repararse mostrando fidelidad a Dios.

9.6.2.- EL PECADO DE IRA EN LA BIBLIA
9.6.2.1.- Laira en el Antiguo Testamento

El Antiguo Testamento asume dos términos griegos que designan el
proceso psiquico que llamamos ira®:

A.- El término thymos designa la irrupcion violenta en el animo, es decir, la
coélera, el malhumor, enfurecerse hasta que uno se inflama en un instante.

B.- El vocablo orgé sefiala la manifestacion extrema activa y, al mismo
tiempo, el movimiento animico que acompafia esta manifestacion. Orgé
incluye siempre un elemento de reflexion orientado hacia algo, por ejemplo,
hacia la vergiienza o hacia el castigo.

Dios condena la reaccion violenta de las personas que se arrebata

® LOTHAR C.; BEYREUTHER, E.; BIETENHARD, H.; “Diccionario teoldgico del Nuevo
Testamento”, Vol. 11, p. 359

20



contra otro, ya sea envidioso como Cain (Gen 4, 5), furioso como Esau contra
Jacob (Gn 4, 5), o como Simedn y Levi cuando ultrajan a su hermana (Gen 49,
5ss.). Estas iras inducen, en ocasiones, al homicidio.

Pero en el Antiguo Testamento también se habla con frecuencia de la
“ira de Dios” en estos términos: “Arde su c6lera, sus labios respiran furor, su
lengua es como fuego abrasador. Su aliento como torrente desbordado que
sube hasta el cuello... Su brazo descarga en el ardor de su ira, en medio de
fuego devorador, en tempestad, en aguacero y en granizo... El soplo de Yahvé
va a encender como torrente de azufre la paja y la lecha acumulados en Tofet”
(Is 30 27-33). El resultado de esta ira: David debe escoger entre hambre,
derrota o peste (2Sam 24, 13ss); otra vez son las plagas (Num 17, 11), la lepra
(Num 12, 9ss.), incluso la muerte (1 Sam 6, 19).

Pero la ira de Dios no dura para siempre. La esperanza es fomentada
por la voluntad salvifica de Dios (Sal 78, 38). Las personas son capaces de
aferrarse activamente a esta esperanza si son humildes (2 Cro 12, 12), si se
dirigen a Dios en una plegaria nacida del arrepentimiento (Ex 32, 12.14), y si
por su parte responde afirmativamente mediante sus actos de obediencia al
compromiso de la Alianza (Num 25, 6-11). Si se da todo esto y también la
conversion del corazén (Jer 4, 4), se cumplird y las personas daran gracias a
Dios.

9.6.2.2.- La ira en el Nuevo Testamento

En el Nuevo Testamento el sustantivo griego orgé se refiere a la ira,
tanto de Dios como de los hombres. Por el contrario, thymos es preferido para
expresar una colera repentina y explosiva (Lc 4, 28; Hch 19, 28).

En el sermén de la montafia se prohibe claramente aquella ira que se
dirige contra el hermano (Mt 5, 22). En efecto, algo ha cambiado con la venida
de Jesucristo. De la ira ya no nos libra la Ley del Antiguo Testamento, sino
Cristo (1 Te 1, 10). Dios, que “no nos ha reservado para la ira, sino para la
salvacion” (1 Tes 5, 9), nos asegura que “justificados (con Cristo), seremos
salvados de la ira (de Dios)” (1 Cor 1, 18).

En efecto, Jests ha “quitado el pecado del mundo” (Jn 1, 29), ha sido
hecho pecado para que nosotros fuéramos justicia de Dios en EI (2Cor 5, 21),
ha muerto en la cruz, ha sido hecho maldicidn para darnos la bendicién (Gal 3,
13). En JesUs se han encontrado los poderes del amor y de la santidad, tanto,

21



que en el momento en que la ira descarga sobre el que habia “venido a ser
pecado”, el amor sale triunfante; el laborioso itinerario de las personas que
tratan de descubrir el amor tras la ira se acaba y se concentra en el instante en
que muere Jesus, anticipando la ira del fin de los tiempos para liberar de ella,
para siempre, a quien crea en El.

9.6.2.3.- Para la praxis catequética

La venida de Jesus de Nazareth no significa simplemente “gracia
barata” (perdon a la carta) para todos. Dios es juez siempre, y la fe cristiana en
la gracia de Dios no consiste en la conviccion de que la cblera de Dios no
existe y de que no tenemos ante nosotros, amenazante, su juicio (2 Cor 5, 10);
sino que consiste en la conviccion de que podemos salvarnos de la ira de
Dios®.

Si Dios ha determinado que seamos objeto de misericordia (Rom 9,
23) es porque debemos buscar y aceptar la salvacion que se nos ofrece por la
fe y aceptacion a Cristo, es decir, si dejamos que Cristo se apodere e influya en
cada uno de nosotros. Solo el que cree en Jesucristo no debe temer la ira de
Dios, pues es todo amor y perdon.

9.6.3.- EL OSO EN EL ROMANICO

Desde antiguo, la cordillera pirenaica ha albergado osos en libertad.
Para los lugarefios suponian un grave peligro, pues su presencia ocasionaba
peligros, destrozos y pérdidas econdmicas a agricultores, ganaderos y
artesanos.

También era una amenaza para las personas del romanico, no sélo para
los pastores que pastoreaban el ganado por las montafias, sino incluso para los
moradores en aldeas y nucleos urbanos, pues entraban en sus corrales para
comer los animales domésticos tan necesarios para la subsistencia.

Esto hizo que, en toda la jacetania y Serrablo, se asociara con un
animal violento, colérico, rabioso, enojado, irritado, furioso, fiero y lleno de
ira. Esto, légicamente, se plasmo6 no s6lo en mitos, leyendas y refranes sino
que, también se manifest6 en la iconografia religiosa del momento como el
simbolo por excelencia del pecado capital de ira.

10 BULTMANN, R.; “Theologie del Nuevo Testamento, p 288.
22



9.6.4.- EL OSO EN LA CATEDRAL DE JACA

Este capitel de dos caras se expone en el museo diocesano de Jaca. Es
muy probable que pertenezca a una ventana o arco del primitivo claustro
romanico de la catedral.

A.- Escena lateral derecha

23



B.- Escena lateral izquierda

En la escena lateral derecha (imagen A) aparece el oso. En la lateral
izquierda (imagen B) se observa a un hombre tirando de él con una cuerda
atada al cuello (escena lateral derecha). En el nivel superior las volutas con la
decoracion en espiral.

El personaje lleva el pelo corto, imberbe y va vestido con
indumentaria propia del romanico. Entre sus manos sujeta la cuerda que
somete al 0so, el cual, le acompafia en su caminar vital y también emocional,
como si formara parte de su existencia.

24



El capitel simboliza la ira que siempre acompafia y esta presente en las
personas, una faceta oscura y misteriosa que, a veces, sale inesperadamente y
gue no podemos controlar pasados unos minutos.

9.7.- SANSON Y EL PECADO DE SOBERBIA
9.7.1.- EL PECADO CAPITAL DE SOBERBIA

La conducta de las personas respecto de sus semejantes, normalmente
hunde sus raices en una postura fundamental que promueve o destruye la
solidaridad mutua. Mientras que la humildad y la disponibilidad para el
servicio son aptitudes que encajan bien en un cristiano, la arrogancia en el
modo de pensar y obrar es algo de lo que éste debe guardarse. En definitiva, el
soberbio se fija en la actitud interior de orgullo y de autovaloracion desmedida,
asi como la postura de desprecio consciente del otro, normalmente violento y
falto de consideracion.

Actitudes sin6nimas de soberbia: arrogancia, ultraje, tratar con
insolencia, maltratar, ultrajar, malhechor, persona violenta o brutal, afrentar,
insultar, ultrajar y ofender.

9.7.2.- EL PECADO DE SOBERBIA EN LA BIBLIA

Segun la Biblia, la soberbia tiene formas de conducta mas o0 menos
graves. Existe el vanidoso que ambiciona honores (Lc 14, 7; Mt 23, 6ss.), que
aspira a las grandezas, a veces de orden espiritual (Rom 12, 16.3), que envidia
a los demas (Gal 5, 26); el insolente de mirada altiva (Prov 6, 17); el rico
arrogante que hace ostentacion de su lujo (Am 6, 8) y al que su riqueza lo hace
presuntuoso (Sant 4, 16; 1Jn 2, 16); el orgulloso hipdcrita que hace todo para
ser visto y cuyo corazén esta corrompido (Mt 23, 5); el fariseo que confia en
su pretendida justicia y desprecia a los demas (Lc 18, 9-14).

El soberbio rechaza toda dependencia, pretende ser igual a Dios (Gn 3,
5); no gusta de las represiones (Prov 15, 12) y le horroriza la humildad (Eclo
13, 20); peca descaradamente (Num 15, 30ss.) y se rie de los servidores y de
las promesas de Dios (Sal 119, 51).

Dios maldice al soberbio y le tiene horror (Sal 119, 21; Lc 16, 15); el
que esta contaminando de soberbia (Mc 7, 22) esta cerrado a la gracia (1Pe 5,

25



22) y a la fe (Jn 5, 44); ciego por su culpa (Mt 23, 24; Jn 9, 39ss.), no puede
hablar de la sabiduria que lo Ilama a la conversion (Prov 1, 22-28).

9.7.2.1.- La historia biblica de Sanson

El hombre maés fuerte que jamas haya vivido se llam6 Sanson. Su
historia la encontramos en el libro de los jueces (capitulos 13 a 16). Hasta
antes de que naciera, Dios le dijo a su madre: pronto tendréas un hijo. El salvara
a Israel de los filisteos. Dios le dio su fuerza.

El pueblo filisteo vivia en Canadn (en la costa maritima del actual
Israel) y era temido por sus convecinos. Tenia muchos guerreros que causaban
dafio a los israelitas. Una vez, cuando Sanson fue a vivir con los filisteos, un
ledn grande le sali6 al paso, matandolo con sus propias manos. También maté
a cientos de malos filisteos para defender a los israelitas.

Después se enamord de una mujer filistea llamada Dalila. Los lideres
filisteos prometieron a Dalila 1100 piezas de plata si les decia qué hacia tan
fuerte a Sanson. Dalila pregunt6 a Sansén cual era el secreto de su descomunal
fuerza. Finalmente consiguié que se lo dijera: “Nunca me han cortado el
pelo... Desde que naci, Dios me escogio para ser un siervo especial (un nazir
0 nazareo). Si me cortaran el pelo, perderia mi fuerza”.

Sanson era nazareo (Jue. 13:5). Los nazareos israelitas eran apartados
y consagrados al servicio de Dios. También implicaba abstencién, pues no
tomaban vino, ni sidra; tampoco comian “cosa inmunda” prohibida por la Ley
de Dios.

Cuando Dalila oyé lo que queria, hizo que Sans6n durmiera,
cortadndole el cabello. Cuando Sanson despertd, habia perdido su fuerza. Los
filisteos entraron entonces a su tienda y lo capturaron. Le sacaron los dos 0jos
y lo sometieron a esclavitud.

Un dia, los filisteos tuvieron una fiesta para adorar a su dios Dagon.
Sacaron a Sansén de la prision para burlarse de él. Mientras tanto, el pelo de
Sansén habia crecido. Un nifio lo llevaba de la mano, al cual dijo: “Déjame
tocar las columnas que estan aguantando el edificio”. Entonces Sanson or6 a
Dios y, agarrando las columnas del edificio, grito: “Déjame morir con los
filisteos”. Habia unos 3000 filisteos en la fiesta que se estaba celebrando y,

26



cuando Sansén empujé las columnas con sus dos manos, todo el edificio se
vino abajo, matando a los asistentes, incluido él mismo.

9.7.2.2.- El pecado de soberbia de Sanson

El pecado de Sansén fue confiar excesivamente en si mismo y
desconfiar en el plan de Dios gue tenia reservado para él, es decir, el pecado de
soberbia por creerse por encima y al margen de Dios. Sansén significa
“pequeiio sol”, cuando sus padres le pusieron ese nombre, consideraron lo que
el angel de Dios les habia dicho: que su hijo seria entonces una luz de
esperanza para el Pueblo de Israel. Pero esta claro que el resplandor de Dios
en Sanson no pudo brillar como estaba planeado.

Aunque la voluntad de Dios es imparable, Sansén siguio
experimentando las consecuencias de su pecado. Cuando conoci6 a Dalila y
ella le rogd que le revelara el secreto de su fuerza, él rompié la parte final de la
ley nazarea: "Todo el tiempo del voto de su nazireato no pasara navaja sobre
su cabeza; hasta que sean cumplidos los dias de su apartamiento al Sefior,
serd santo; dejaré crecer su cabello™ (Num 6:5).

Después de que los paisanos de Dalila cortaran su cabello, Sansén
todavia esperaba que Dios estuviera con él. "Y luego que despert6 él de su
suefio, se dijo: Esta vez saldré como las otras y me escaparé. Pero él no sabia
gue el Sefior ya se habia apartado de él" (Jueces 16:20). Se habia ganado la
confianza de violaciones anteriores que parecian haber quedado impunes, pero
su continua desobediencia voluntaria habia llegado a su fin. Cuando Sansén
finalmente habia quebrantado todas las leyes nazareas, tuvo que enfrentarse a
las consecuencias de sus acciones.

Las lecciones que podemos aprender de la vida de Sanson son: si
voluntaria y repetidamente caemos en tentaciones que conducen al pecado de
autosuficiencia, sufriremos las consecuencias de nuestra desobediencia,
aunque Dios nos siga amando y usando para cumplir su voluntad.

Al final, Sans6n comprendié la verdadera fuente de su fuerza, pero
nunca entendi6 su verdadero propésito. "Entonces clam6 Sansén al Sefior, y
dijo: Sefior mi Dios, acuérdate ahora de mi, y fortaléceme, te ruego,
solamente esta vez, oh Dios, para que de una vez tome venganza de los
filisteos por mis dos ojos" (Jueces 16:28). En este versiculo vemos que Sanson
estaba mas preocupado por la venganza que por cumplir la voluntad de Dios, y

27



esto le costd la vida: "Y los que maté al morir fueron muchos mas que los que
habia matado durante su vida" (Jueces 16:30). La voluntad de Dios se hizo,
pero las muchas bendiciones que Sansén podria haber visto, nunca se
realizaron.

9.7.2.3.- Para la praxis catequética

Sanson olvido su propdésito de vida: salvar a Israel de los filisteos.
Dios habia expresado ya la razon de ser de Sansén, sin embargo, con el paso
de los afios y por su enorme soberbia al margen de los planes de Dios, él se
acerco a las mujeres del pueblo enemigo sin tener en cuenta su fe y mision.

Somos un plan de Dios, llamados para vencer, no podemos olvidar
€s0, es necesario perseverar, permanecer fieles y permitir que Dios sea
glorificado. El ha prometido estar con nosotros, él nos ayudara a vencer, solo
requiere de nosotros un corazon plenamente dispuesto para hacer su voluntad,
recordemos que somos un propasito, un plan de Dios.

La soberbia supone desear ser mas importantes que Dios mismo y que
los demas, sin tener en cuenta las necesidades vitales, emocionales y
espirituales de los mas cercanos. Si nos alejamos y negamos a Dios, estamos
abocados a creernos los mejores y, por consiguiente, a no pedir perdon porque
pensamos que somos perfectos y que todo lo que hacemos es perfecto. Dios
ensefa a ser humilde, a amar y perdonar incluso a los enemigos.

Fuera del ambito de Dios crece la soberbia y la vanidad como el
principal defecto de la condicién humana, como asi exalta el libro del Cantar
de los Cantares cuando dice: “vanitas vanitatis omnia vanitas” (vanidad de
vanidades, todo vanidad).

Sanson no debe ser un ejemplo de vida cristiana porque se apart6 de
Dios creyendo en sus posibilidades, cualidades y ética personal. Su lejania le
llevo a pecar: inclinarse por las mujeres que no pertenecian al Pueblo de Israel;
manipuld el cuerpo de un ledn en descomposicion (algo abominable para el
Pueblo judio por transmitir impureza); participd en banquetes de filisteos
(relacionarse con gentiles); se acosté con una mujer de mala conducta en la
ciudad de Gaza; se enamoré de la filistea Dalila (algunos se van
acostumbrando a hacer cosas y después se les vuelve un vicio); cambi6 el
ministerio de juez y libertador por el amor ficticio. Dios requiere fidelidad en
sus elegidos.

28



9.7.3.- SANSON EN LA CATEDRAL DE JACA

Capitel suelto de tres caras que se expone en el museo diocesano de
Jaca. Es muy probable que perteneciera a la arqueria del primitivo claustro
romanico de la catedral. En la parte inferior izquierda de la cara frontal se lee
“Sanson”, epigrafia que identifica la iconografia.

A.- Escena frontal del capitel

29



B.- Escena lateral izquierda

A pesar de su deterioro, aun se puede observar -en la escena lateral
izquierda y central- a tres soldados filisteos con espadas y escudos en sus
manos, dispuestos a cortar los cabellos de Sanson tras la llamada de Dalila,
que se adivina a la derecha de la cara frontal.

30



C.- Escena lateral derecha

Dalila coge la mano del primero de ellos, como si quisiera conducirlos
ante Sanson para ejecutar el plan previsto. Sansén aparece en la escena lateral
derecha abriendo con sus manos las fauces del leon. En el nivel superior, las
volutas con la caracteristica decoracion en espiral del taller del maestro de
Jaca.

31



32



10.- LOS CANECILLOS
DE LA CATEDRAL DE JACA

33



10.1.- LOS CANECILLOS: SIMBOLO PROFANO

El canecillo es un término que define la pieza saliente que sobresale al
exterior, sirviendo de soporte para los aleros o cornisas de los tejados
romanicos. En un principio eran los salientes de las vigas que servian para
apoyar los extremos de los tejados. En el roménico fueron sustituidos por
salientes de piedra con finalidad decorativa para alargar los tejados.

Los canecillos exteriores fueron los mas utilizados para adornar los
tejados de la catedral de Jaca. El principal destinatario era el mundo rural y los
peregrinos del camino de Santiago. Para ellos va dirigida una catequesis que
incorpora motivos de tipo costumbrista o profano con la representacion
simbolica de pecados y vicios habituales de la vida cotidiana.

El bestiario de los canecillos intenta mentalizar de los peligros para la
fe de los pecados capitales, representados por grotescas figuras humanas que
han sido poseidas por el demonio y que el pecado-mal ridiculiza su silueta.
También gran variedad de animales fantasticos que el romanico intenta
sacralizar con el Unico objetivo de catequizar.

El abside central fue destruido a principios del siglo XX para ampliar
el espacio del presbiterio y poder alojar el coro y el 6rgano que se encontraban
en mitad de la catedral. Los primitivos canecillos fueron colocados
aleatoriamente sin un orden preestablecido, junto a otros nuevos
completamente lisos.

Los canecillos de los absides, muros laterales y cimborrio son del siglo
XI-XI1. Los que se encuentran sobre el arco de medio punto de la entrada a la
Lonja Mayor son del siglo XIlI, cuando se reformo el tejado para construir la
torre de campanas, uUltima fase de la catedral roménica. Estos son copia de los
antiguos del siglo XI-XII y otros fueron disefiados de nuevo. El color y
material de la piedra empleado, asi como en la sencillez de sus formas,
demuestran que son posteriores.

10.2.- METODOLOGIA DE TRABAJO

Los canecillos objeto de nuestro estudio son los que se encuentran en
el muro Sur orientado a la plaza (los de la nave central y lateral), los que estan
en los dos absides exteriores, asi como los de la arqueria de la Lonja Mayor,
llamada popularmente: puerta de san Pedro.

34



Dado el elevado numero de canecillos exteriores y la heterogeneidad
de representaciones que en ellos aparecen, he excluido todos los lisos, para
centrarme en los que tienen alguna forma iconografica. Para su presentacion y
comprension los he agrupado en los siguientes capitulos o apartados:

1.- Canecillos decorativos que representan el bien: los rollos-pliegues y las
bolas-frutos.

2.- Canecillos de animales positivos que simbolizan a Dios: el ledn, el ciervo,
el toro y la lechuza.

3.- Canecillos de animales negativos que simbolizan al demonio: los simios, la
cabra, el monstruo esperpéntico y el monstruo de tres cuernos.

4.- Canecillos negativos relacionados con los siete pecados capitales.

5.- Canecillos con vegetacion positiva que simbolizan el bien: las hojas de
acanto.

6.- Canecillos con vegetacion negativa que simbolizan el mal: las enredaderas.
7.- Canecillos que simbolizan la lucha entre el bien y el mal.

8.- Canecillo del &ngel de Dios luchando contra el mal.

9.- Canecillos de personas pecadoras.

10.- Canecillo que representa la santidad.

11.- Canecillos con la cruz patriarcal.

12.- Canecillos meramente decorativos.

10.3.- CANECILLOS DECORATIVOS QUE REPRESENTAN EL
BIEN

10.3.1.- CANECILLOS CON ROLLOS O PLIEGUES: SIMBOLOS DEL
BIEN Y LA PALABRA DE DIOS

Solamente en los canecillos exteriores de la nave central y laterales,
asi como en los absides del templo, encontramos este tipo de decoracion que
identifico con el nombre de rollos o pliegues estriados de posicion horizontal o
vertical. Los encontramos de dos tipos:

A.- Los poli-lobulados o con varios rollos horizontales que cubren todo o parte
del canecillo vertical.

35



B.- Aquellos canecillos que tienen un Gnico rollo, generalmente en la parte
superior

Aungue la simplicidad de sus formas nada dicen al espectador, sin
embargo, las gentes del romanico enseguida los identificaban con el bien y la
Palabra de Dios, pues representaban los rollos de las Sagradas Escrituras,
donde se recoge el mensaje y la Buena Noticia de salvacion de Dios para las
personas.

10.3.2.- CANECILLOS CON ROLLOS HORIZONTALES

10.3.2.1.- Canecillo exterior del dbside central

1.- Canecillo del abside central

36



10.3.2.2.- Canecillos exteriores de la nave de la epistola: muro Sur

37



10.3.2.2.- Canecillos exteriores de la nave central: muro Sur

10.3.2.3.- Canecillos de la fachada principal: entrada a la Lonja Mayor

38



10.3.3.- CANECILLOS CON UN SOLO ROLLO HORIZONTAL

10.3.3.1.- Canecillos de las naves laterales: muros Sur

1.- Canecillo de la nave central: muro Sur 2.- Canecillo de la nave lateral de la epistola

10.3.3.2.- Canecillo del abside central del templo




10.3.3.3.- Canecillos de la fachada principal: entrada a la Lonja Mayor

10.3.4.- CANECILLOS CON ROLLOS VERTICALES

10.3.4.1.- Canecillos exteriores de la nave lateral de la epistola: muro Sur




10.3.4.2.- Canecillos exteriores de la nave central: muro Sur

41



10.3.4.3.- Canecillos de la fachada principal: entrada a la Lonja Menor

10.3.5.- DESCRIPCION Y SIGNIFICADO

El maestro de Jaca y su taller se emple6 a fondo en el disefio y labrado
de estos canecillos con forma de rollo o pliegues. No se trata de una simple
decoracion. El hecho de que haya un buen nimero de ellos y que se utilicen
para otros canecillos de tematica animal, demuestra que no son un simple
adorno, sino que estan relacionados con lo divino y, por consiguiente, con la
Orbita del bien.

Estamos ante unos disefios con un profundo significado teoldgico y
catequético positivo para los jacetanos y peregrinos del romanico: Dios esta
presente en el coraz6n de cada persona y habla a través de su Palabra
contenida en la Biblia, especialmente en el Nuevo Testamento, donde Dios
Padre ha comunicado todo su amor y sabiduria a través de Jesis de Nazareth.

Por consiguiente, estos canecillos representan el bien que se encuentra
en la Palabra de Dios que se lee y comenta dentro de la catedral. Hay que
recordar que en aquella época pocos sabian leer y escribir y que la mejor
manera de acceder a esa Palabra era escucharla en la misa y contemplarla en
los capiteles y canecillos esculpidos en la piedra del templo.

42



10.4.- CANECILLOS CON BOLAS-FRUTOS QUE
REPRESENTAN EL BIEN

10.4.1.- INTRODUCCION

En capitulos anteriores tuvimos la oportunidad de dar a conocer el
simbolismo de la decoracién romanica con bolas-frutos™, capitulo al que
remito para recordar su significado. En él dejamos claro que no debemos
confundirlos con la manzana que se atribuye al fruto que Eva mordid,
engafiada por la serpiente, y que después dio a probar a Adan, sino que mas
bien se trata de otra iconografia con significado diferente a la del pecado.

Para el taller del maestro de Jaca este simbolo tuvo mucha
importancia, a tenor de la gran proliferacion de obra escultérica existente tanto
dentro, como fuera del templo. Las bolas las vemos acompafiadas con
diferentes decoraciones y formatos, pero todas con un mismo significado:
simbolo del cielo y la vida espiritual que la fe anticipa en Dios.

10.4.2.- CANECILLOS CON BOLAS-FRUTOS

10.4.2.1.- Canecillos del abside central del templo

11 VEASE EL CAPITULO: (5.11.1.- LAS BOLAS-FRUTOS EN EL ROMANICO: LOS
PITONES).
43



44



10.4.2.2.- Canecillos de la nave central: muros Sur

45



10.4.2.4.- Canecillos de la fachada principal: entrada a la Lonja Mayor
10.4.3.- DESCRIPCION Y SIGNIFICADO

Las bolas-frutos no son meras decoraciones,
sino que en el roméanico tuvieron un papel
importante como elementos catequizadores.
Por regla general, en los canecillos se
representa una sola bola, aunque también es
habitual ver varias para reforzar, todavia si
cabe, su simbolismo.

En varias ocasiones las vemos colgando de
los extremos de hojas de acanto para
acrecentar la importancia que la fe tiene en la
vida espiritual del ser humano y que se
anticipa en Dios.

Cuando aparece una sola bola-fruto en un
canecillo liso, lo que quiere transmitir al
espectador es la idea de la vida eterna,
creencia muy implantada durante el
romanico. En aquel contexto era muy
importante  conseguir, con una buena
conducta, la salvacién presente y futura en el cielo, el lugar donde iran los
creyentes justos después de la muerte.

Por ultimo, los canecillos con dos o més bolas-frutos ensefian el gran
valor que tienen las buenas obras en la vida del cristiano, es decir, los buenos
frutos que todos debian dar y donar hacia los deméas y en la construccién del
bien coman.

¢Como se debe entender esto? San Pablo nos da la clave: “Porque
somos hechura suya, creados en Cristo JesUs para buenas obras, las cuales
Dios preparé de antemano para que anduviésemos en ellas” (Ef 2, 10). El
apostol deja claro que estas obras no son mérito nuestro, no con nuestra propia
fuerza ni para nuestro beneficio, sino por la gracia de Dios y en obediencia a
El. Por consiguiente, hacer el bien con nuestro comportamiento es para
glorificar a Dios, para mejorar como personas y para transformar nuestra
sociedad.

46



10.5.- CANECILLOS CON PINAS: LA VIDA ETERNA

En el abside central de la catedral
encontramos este canecillo con una
pifia que representa la inmortalidad del
alma, es decir, la vida eterna en
Jesucristo que posibilita la salvacion
en la vida presente y futura.

Nos encontramos ante una sencilla
catequesis que invita a creer en Dios
para garantizar el cielo y alejarse del
infierno.

10.6.- CANECILLOS DE ANIMALES POSITIVOS QUE SIMBOLIZAN
A DIOS

10.6.1.- EL LEON: SIMBOLO DE DIOS TODOPODEROSO

10.6.1.1.- Introduccion

Como ya hemos visto con anterioridad®?, los leones del romanico
simbolizan a Dios y a todas las cualidades positivas que representan, valores
que las personas deben tener en cuenta para alcanzar el bien.

En la catedral de Jaca encontramos algunos canecillos con leones. Esta
iconografia hay que encuadrarla en la catequesis general propia del roménico:
la lucha entre las fuerzas del mal (vicios y pecados) y las del bien (los
mandamientos y la ética cristiana). Estas iméagenes ensefian que Dios, luz del
mundo, es el tnico y seguro camino que iluminay lleva hacia el bien.

12 \VEASE EL CAPITULO: (4.2.1.- LEONES Y AVES: DIOS LUZ DEL MUNDO).

47



10.6.1.2.- Canecillos exteriores del abside del lado de la epistola

1.- Canecillo primero 2.- Canecillo segundo

En el primer canecillo vemos a un leén que bien podria confundirse
con un lobo. Pero los rollos horizontales que tiene a los lados indican que no
es un bestiario negativo, sino positivo: un ledn. Estos rollos representan el bien
que proviene de Dios. Este ledn lleva la boca abierta para desafiar al maligno.

El segundo canecillo reproduce a un leén que, aunque esté recostado,
estd en posicion de ataque contra el mal y mirando al espectador para
advertirle que también luche contra el maligno.

48



10.6.1.3.- Canecillos exteriores del dbside central

3.- Canecillo tercero 4.- Canecillo cuarto

El tercer canecillo muestra la cabeza de un ledn, una pifia en el centro
y brotes de tres hojas en su nivel inferior. El ledn representa a Dios, la pifia la
inmortalidad del alma y los brotes a la Santisima Trinidad. Estos tres simbolos
intentan ensefiar a los creyentes que Dios, como persona trinitaria, es inmortal,
es decir, sefior del cielo y de la tierra, de la vida y de la muerte hasta el dia del
juicio final.

El hecho de que salga de sus fauces la vegetacion positiva indica la
presencia de Dios en la eucaristia. En este sacramento de amor se conjugan
estos tres conceptos teoldgico-dogmaticos que se reproducen.

El canecillo cuarto es muy parecido al segundo: echado en posicion de
ataque y con la cabeza vuelta para intimidar al espectador. Pero ademas,
encontramos los rollos horizontales que nos indican que el ledn es simbolo de
Dios. La pifia en el extremo de la cola significa su inmortalidad y poder sobre
todo lo creado.

49



5.- Canecillo quinto 6.- Canecillo sexto

El quinto canecillo también tiene los rollos horizontales y el ledn en la
misma posicion de ataque. La cabeza —que se conserva deteriorada- no esta
vuelta, como los otros dos leones, sino que mira de frente, observando al
diablo, el enemigo que lucha para imponer el reino del mal.

En el sexto y ultimo canecillo aparece, de nuevo, los tipicos rollos
horizontales que nos advierten del lenguaje positivo con el que se quiere
formar al espectador. En el centro se representa la cara de un leén con la boca
abierta. Se podria confundir con la de un lobo, pero los rollos nos indican todo
lo contrario. En el nivel superior observamos el rostro de un varén. En el
inferior la cabeza de una mujer con su tocado. La catequesis que transmite es
la proteccion de Dios (simbolizado en el ledn) hacia las personas (hombres y
mujeres) que depositan su confianza en El y se esfuerzan por caminar el
itinerario vital de Dios, teniendo como sefia y guia los sacramentos.

50



7.- Canecillo séptimo

El séptimo y ultimo canecillo representa a un ledbn —que representa a
dios- en posicion de ataque, no para matar y asustar al espectador, sino para
transmitirle que le defiende del demonio, del pecado y del mal.

A simple vista se puede confundir con un lobo, pero el pelaje o melena
que lleva en la espalda, nos indica que se trata de un ledn. Esta iconografia
transmite una catequesis clara: Dios es el bien, el pastor que cuida de su
rebafo, lo protege y lo defiende de las tentaciones del diablo y del pecado.

10.6.2.- EL CIERVO: SIMBOLO DE LA LUCHA CONTRA EL MAL

En el abside exterior del lado de la epistola se distingue la cara de un
ciervo, la Unica representacion de este animal positivo en toda la catedral.
Como se puede apreciar en la imagen, sobre la cabeza estan los cuernos muy

bien acabados, ademas de unos rasgos faciales perfectamente definidos.

51



Este canecillo se encuentra en el abside
pequefio del lado de la epistola. El ciervo
en el romanico encarna la lucha contra el
mal. A pesar de su aspecto tierno, timido
y amable, era considerado uno de los
animales mas temerosos si alguien se le
acerca.

Si en la vida real utiliza su cornamenta
para defenderse de los enemigos y del
peligro que le acecha, en la Edad Media
se considerd el animal perfecto para
representar el combate de las gentes
contra las tentaciones del maligno y la
amenaza del pecado.

El ciervo es uno de los bestiarios que
mejor simbolizan la victoria del bien
contra el mal con la ayuda de Dios.

10.6.3.- EL TORO: SIMBOLO DE LA FUERZA Y PALABRA DE DIOS

En el &bside central de la catedral de Jaca
encontramos un canecillo donde se
representa la cabeza de un toro. Desde la
antigiedad se ha considerado un animal
de poder y fortaleza fisica y energia
sexual. Las antiguas civilizaciones los
adoraban como a un dios, precisamente
por estas cualidades casi sobrehumanas.

A pesar de esta caracteristica de fortaleza,
también se considera un animal pacifico
ya que no busca el conflicto, ahora bien, si
le agreden o se siente amenazado, se
defendera con toda su fuerza.

En el romanico fue el simbolo que mejor
representd el poder de Dios sobre la
creacion entera, es decir, vinculado a la

52



tierra o realidad inmanente (la naturaleza, los animales y las personas) y sobre
todo a Dios (lo trascendente). En capitulos anteriores lo hemos visto
representando a san Lucas!® en el tetramorfos, una de las formas visibles de la
palabra de Dios. Este canecillo también invita a conocer y practicar la Buena
Noticia de Dios para las personas.

La base del canecillo cuenta con rollos verticales que lo relacionan con
mensajes positivos y divinos. Sobre ellos la cabeza de un toro con cuernos y
cuello con estrias que nacen de los propios rollos. En el romanico el toro
representa la fuerza, el poder y la omnipotencia de Dios, elevandolo a la
categoria de todo poderoso, incluso por encima del bien y del mal.

Esta figura también hace alusién a Jesucristo pues, en la carta a los
Colosenses, san Pablo comentara: “El es la imagen de Dios invisible,
primogénito de toda criatura; porque por medio de él fueron creadas todas las
cosas: celestes y terrestres, visibles e invisibles, tronos, dominaciones,
principados, potestades; todo fue creado por El y para EI” (Col 1, 15-16).
JesUs de Nazareth, como hijo de Dios vivo, ostentaba igualmente ese poder
sobrenatural.

10.6.4.- LA LECHUZA: SIMBOLO DE LA PRESENCIA DE DIOS

Encima del arco de medio punto de la fachada principal que da acceso
a la Lonja Mayor, hay dos capiteles que representan a la lechuza. También la
encontramos en el capitel exterior del abside del lado de la epistola®.

La lechuza tiene unos enormes ojos que le permite ver a larga
distancia, incluso por la noche. Esta caracteristica hizo que, en el romanico, se
la asociase con Dios como vigilante de la conducta humana.

1 VEASE EL CAPITULO: (6.4.- EL TETRAMORFOS CON FORMAS APOCALIPTICAS).
14 VEASE EL CAPITULO: (105.4.- LA LECHUZA: SIMBOLO DE LA PRESENCIA DE
DIOS).

53



1.- Canecillo de la fachada principal 2.- Canecillo de la fachada principal

Estos dos canecillos reflejan muy bien los rasgos de la cabeza de la
lechuza: ojos saltones y pico retorcido. Encima del primero encontramos unos
signos geométricos, todavia por descifrar. La lechuza del romanico simboliza
la mirada bondadosa y humana que Dios dirige a todas las personas sin
distincién y condicion alguna.

10.7.- CANECILLOS DE ANIMALES NEGATIVOS QUE
SIMBOLIZAN AL DEMONIO

10.6.1.- LOS SIMIOS: LOS INCREDULOS QUE SE APARTAN DE DIOS

Como ya hemos tenido oportunidad de estudiar con anterioridad®®, los
monos o simios del roménico representan no solo a los ateos e increyentes,
sino a todos aquellos que dudan y se apartan de Dios, de los sacramentos y de
la vida de piedad.

15 VEASE EL CAPITULO: (10.6.1.- LOS SIMIOS: LOS INCREDULOS QUE SE APARTAN
DE DIOS).

54



1.- Canecillo del &bside central 2.- Canecillo del &bside central

En el primer canecillo hallamos a un mono sujetando con su mano a
una serpiente y tapandose una oreja con la mano derecha. Nos encontramos
ante la perfecta representacion del ateo porque se tapa su oido para no
escuchar a Dios a través de su Palabra, de la Iglesia y de los sacramentos. El
hecho de que agarre a la serpiente, simbolo de Satan y del pecado, le convierte
automaticamente en simbolo del pecado por renunciar al bien y a la salvacion
gue viene de Dios.

El segundo canecillo nos muestra las consecuencias que tiene toda
persona que se aparta de Dios. Aqui el mono ateo y pecador esta siendo
atormentado con la misma maquina de tortura: un grillete en el cuello con una
barra anillada al suelo para que no se mueva. Todo el que se aparta de Dios
sufrird el mismo destino: una esclavitud vital, espiritual y escatolégica por
parte del demonio y su reino del mal.

55



10.7.2.- LA CABRA Y EL MACHO CABRIO: ICONOGRAFIA DEL
DIABLO

En el roméanico rural, la iconografia
de la cabra y el macho cabrio se
relacionan con el bestiario que
representa al demonio, asi como la
avaricia, la ingratitud humana,
incluso, el pecado de lujuria.

En este canecillo del abside central
se puede apreciar una cabra que, a
pesar de su inocencia y simpaética
cabeza, sin embargo, se consideraba
la representacion simbolica del
maligno durante toda la Edad Media.

Esta asociacion con lo negativo
proviene del pasaje del evangelista
san Mateo cuando se refiere al juicio
final: “... Como el pastor separa las
ovejas de los cabritos, y pondra las
ovejas a su derecha y los cabritos a
la izquierda. Al mismo tiempo, dird a los que estén a su izquierda: apartaos de
mi, malditos, al fuego eterno...” (Mt 25, 31ss.).

10.7.3.- EL MONSTRUO DIABOLICO

En el exterior del abside central de la
catedral encontramos este pintoresco
canecillo que muestra a un habitante del
infierno con actitud intimidadora, como si
estuviera esperando al pecador.

Este ser diabdlico adopta el cuerpo de un
lobo y la cara de un monstruo con dientes
grandes y desafiantes.

La parte posterior del cuerpo estd tapado
con un pafio. La figura del maligno
adquiere pleno significado en este capitel,
al enfrentar la bondad divina con su propia
maldad expresada en ese aspecto horrible.
56




10.7.4.- EL MONSTRUO DE TRES CUERNOS

El taller del maestro de Jaca elaboré este
capitel de la fachada principal de la Lonja
Mayor, para representar al demonio de
forma monstruosa: tres cuernos sobre la
cabeza y una enorme boca para comer a
las personas, representadas en el rostro
humano que esté debajo de dicha boca.

El canecillo quiere advertir de la posesion
e influencia del demonio sobre las
personas, que ronda buscando a quien
devorar, como asi se advierte en la
primera carta de san Pedro: “sed sobrios,
estad despiertos, que vuestro enemigo, el
diablo, ronda buscando a quien devorar;
resistidle firmes en la fe” (1 Pe 5, 8-9).

10.8.- CANECILLOS RELACIONADOS CON LOS PECADOS
CAPITALES v = ]

10.8.1.- EL PECADO DE IRA

Ya hemos tenido la oportunidad de
conocer con anterioridad el pecado de
iral® como un sentimiento incontrolable
de rabia o enfado que, a menudo,
conduce al odio y a la intolerancia.

Nos encontramos con un Unico canecillo
que representa este pecado y que se
encuentra en la nave lateral de la epistola
mas cercana a la plaza. Podemos observar
a un personaje sentado, con sombrero y
soplando por su boca, entre sus manos
lleva un garrote y las piernas
contorsionadas.

16 \VEASE EL CAPITULO: (9.6.4.- EL OSO EN LA CATEDRAL DE JACA).
57



Llama la atencion que tiene sus oidos abiertos y por su boca silba. Es
la actitud del que estd enfadado, encolerizado porgue no escucha y sopla de
furor. El hecho de que tenga un garrote refuerza la idea de agresividad
contenida a punto de explotar.

10.8.2.- EL PECADO DE GULA

El pecado capital de gula consiste en el consumo excesivo de
alimentos y bebidas, sin tener relacion con la satisfaccion del hambre y sed.
Este es el pecado de los glotones y bebedores.

Por lo general, el romanico jaqués asocia el lobo salvaje con el pecado
capital de gulal. En la Edad Media atacaba los corrales y parideras para
sobrevivir, convirtiéndose, desde entonces, en un animal maldito que sélo
pensaba en hacer dafio para conseguir y acaparar su dieta carnivora.

Su astucia vivaz le llevd a cazar para comer la increible cantidad de
tres y cuatro quilos por ingesta, lo que le hizo ser depredador de comida por
necesidad. Su inteligencia hacia que sus planes de caza fueran un éxito, con el
consabido perjuicio a los agricultores y ganaderos que ello conllevaba.

17 CALIZ MONTES, J.; Op. Cit. “Representacion de los pecados capitales en el libro del Buen
Amor”, p. 25.
58



10.8.2.1.- Lobos glotones hartos de comida

1.- Canecillo &bside central 2.- Canecillo abside central

Estos dos canecillos se encuentran en el exterior del abside central y
representan el pecado de gula. Podemos observar a dos fieros y diabdlicos
lobos que tienen la barriga completamente llena, sefial de haber comido y
bebido en exceso.

59



Este otro canecillo se encuentra en el exterior
de la nave central del muro y se divisa desde
la plaza. Aunque esta deteriorado, se puede
apreciar el semblante de otro ser diabdlico con
un enorme vientre por su glotoneria.

Los tres capiteles quieren mentalizar
al viandante jaqués y a los peregrinos del
peligro de idolatrar la comida en exceso, sobre
todo en aquella época del romanico, donde el
trabajo duro para conseguirla era una realidad
y, al mismo tiempo, una escasez para la
mayoria de la poblacion.

10.8.2.2.- Lobo depredador hambriento de comida

Este canecillo del &bside pequefio de la epistola
muestra a otro lobo ensefiando sus fauces con
dientes y en posicion de ataque para cazar.

Esta iconografia también simboliza el pecado
de gula porgue muestra al animal con deseo de
embestir para atiborrarse de comida, al mismo
tiempo que advierte de los peligros del pecado
en general y el de gula en particular.

60



10.8.3.- EL PECADO DE SOBERBIA

El pecado capital de soberbial® se caracteriza por creerse mas que los
demaés, o sea, un amor desmedido por uno mismo. Este se considera uno de los
mas graves pecados capitales, porque engendra e influye a todos los demés. En
el romanico se represento a través del caballo.

1.- Canecillo de la nave central, muro sur 2.- Canecillo &bside central

El taller del maestro de Jaca esculpi6 estos dos canecillos de caballos,
el primero de ellos muy deteriorado. En el roménico, el caballo simbolizaba el
pecado de soberbia por sus cualidades: la belleza, la fortaleza para la carrera,
asi como su capacidad y resistencia para el trabajo. Todo ello hizo que se
asociara a una gran superioridad e individualidad con respecto al resto de
animales. Su tendencia a ser dominante establecia una jerarquia de dominio
con respecto al resto de animales, sin llegar a ser violento.

18 \VEASE EL CAPITULO: (9.7.3.- SANSON EN LA CATEDRAL DE JACA).
61



10.8.4.- EL PEDADO DE LUJURIA

A pesar de que la desnudez humana era, ante todo, un estado de la
condicion humana en el Paraiso y un estado libre de pudor y de pecado; en el
romanico hay una condena y rechazo expreso a todo lo corporal®®. La condena
de la sexualidad se convirtid, en cierto modo, en una investigacion del cuerpo
reflejada en la piedra.

En el roménico se creia que los lujuriosos amaban a otras personas y
vicios, poniendo a Dios en segundo lugar, de ahi que sea uno de los pecados
mas atacados por la moral cristiana, preocupada en conservar la fe como
herramienta para llevar una vida de orden, virtudes y disciplina vital.

Por ello, la desnudez y el pecado de lujuria van a encontrar un espacio
de expresion en la iconografia general del roméanico y, por supuesto, también
en los canecillos de Jaca.

1.- Detalle del abside de la epistola 2.- Detalles del abside central

19 \VEASE EL CAPITULO: (9.3.- LA LUJURIA EN EL ROMANICO).

62



En el primer canecillo observamos a un personaje demoniaco
arrodillado que sefiala sus atributos sexuales con la mano izquierda vy, al
mismo tiempo, se tapa su oido derecho. Es una clara representacién del pecado
de lujuria porque se pone de manifiesto la actitud humana ante la lujuria: el
deseo sexual y hacer oidos sordos a su control y deseo.

En el segundo canecillo se puede apreciar a una mujer sentada y
vestida que cruza sus brazos como si quisiera persuadir y alejar al espectador
de sus partes intimas femeninas, es decir, del deseo sexual. Estamos ante una
catequesis que ensefia al vardn a respetar a la mujer, alejarse de la prostitucion,
controlar sus impulsos sexuales y permanecer fiel a las esposas, promesa que
realizaban en el sacramento del matrimonio.

3.- Canecillo del &bside central 4.- Canecillo del abside central

Aunque el tercer canecillo esta muy deteriorado, aln se puede apreciar
a una mujer arrodillada y bajandose la saya para ocultar sus partes intimas.
Hace un llamamiento a las mujeres para que no seduzcan a los hombres y no
les inciten al pecado de lujuria.

En el cuarto y ultimo canecillo se distingue a un conejo o liebre en
posicion de carrera. Su promiscuidad sexual con partos maltiples hizo que se
convirtiera en el simbolo por excelencia del pecado de lujuria en el romanico,
donde se representa como la més clara iconografia de este pecado.

63



10.8.5.- EL PECADO DE PEREZA

La pereza se considera uno de los mas influyentes pecados capitales
porque sostiene todos los vicios y dificulta la realizacion de las virtudes
humanas hacia el bien. La pereza es la hegacidn para hacer lo basico de la vida
cotidiana, asi como aquellos que no se entregan a la voluntad de Dios por
dejadez, flojedad, descuido, tardanza, pasividad, etc.

El pecado de pereza influye en nosotros cuando la vemos en los
demaés, que tratamos de imitar su comportamiento: holgazaneria, inactividad,
vagancia, desidia y poltroneria. También cuando somos incapaces de hacernos
cargo de nuestra propia existencia con el descuido de las obligaciones y
responsabilidades sin importar las consecuencias.

El pecado capital de la pereza se expreso, en el roménico, a través de
las representaciones de gusanos o por medio de iconografias que intentaban
imitarlos. En el abside central de la catedral de Jaca encontramos estos dos
buenos ejemplos:

1.- Canecillo del abside central 2.- Canecillo del abside central

64



Como se puede apreciar, los gusanos se representan con bolas
superpuestas que simulan sus cuerpos, ademas de cabezas diabdlicas que
reflejan la cara visible de ese pecado. En el primer canecillo el gusano aparece
con el rostro de un felino de grandes orejas. En el segundo una faz humana
monstruosa.

Ambos pretendian advertir de la inclinacion de las personas hacia el
abandono, la apatia, la negligencia, la despreocupacién, la desidia, el
desprecio, el desinterés, el desorden, el titubeo, el egoismo, la informalidad, la
indolencia, la ociosidad, la falta de rigor y, por supuesto, la dejadez y
holgazaneria. Ambos catequizan hacia las virtudes mas proximas al trabajo y
disciplina como maneras de superar el pecado y perfeccionar la creacion de
Dios mejorando el bien comun.

10.8.6.- EL PECADO DE AVARICIA

El pecado de avaricia no es un pecado contra Dios, sino contra uno
mismo y contra los demas. La avaricia es un deseo desordenado por acumular
riquezas u objetos de valor con el fin de atesorarlos para uno mismo,
considerandose como una forma de egoismo desmedido, capaz de generar
deslealtad, traicién y corrupcion, practicas tan usuales en nuestros dias que
incitan al robo, la estafa y la usura.

Pero el pecado de avaricia tiene otras caras visibles: negarse a ayudar
al préjimo por el marcado individualismo de ser perfecto y no compartir
nuestros talentos; acaparar bienes o productos sin pensar en las necesidades de
los demas (en tiempos de pandemia se compraban productos impulsivamente
por el miedo al desabastecimiento); atesorar dinero y negarse a gastarlo,
donarlo y compartirlo con personas y proyectos sociales y humanitarios;
permitir y alegrarme que otros sufran desgracias, enfermedades o hambre con
tal de no perder las posesiones o cuentas corrientes; negarse al sacrificio
personal sin importar el dafio que sufrirdn los demas; etc.

Aunque la avaricia y la codicia son conceptos similares, sin embargo,
tienen matices diferentes. Mientras que la avaricia tiene que ver con el afan
por acumular; la codicia se entiende como una forma de ambicion y
acumulacién exagerada de riquezas e imposible de satisfacer, considerandose
uno de los pecados mortales méas conocidos de la moral cristiana.

65



El animal que mejor representa el pecado de avaricia, en el romanico
medieval, también es el lobo® por sus ansias de caza y blUsqueda de comida
sin importar el dafio que produce en los corrales y parideras. En la catedral de
Jaca encontramos algunos canecillos con su iconografia:

1.- Canecillo abside central 2.- Canecillo &bside central

2 CALIZ MONTES, J.; Op. Cit. “Representacion de los pecados capitales en el libro del Buen
Amor”, p. 25.
66



Los peregrinos del camino de Santiago
experimentaban la avaricia de los posaderos,
mercaderes y gentes sin escrlpulos que
intentaban engafiarles. Es por ello que, en la
ruta hacia Compostela, se representen
capiteles y canecillos denunciando esta mala
practica, su problematica y negatividad moral
y social.

El primer canecillo representa a un lobo que,
aunque tranquilo, su boca denota astucia y
avaricia para acaparar comida (cuando esta
con la barriga llena reproduce el pecado de
gula). El segundo muestra la cabeza de otro
en actitud desafiante para cazar y saciar su
hambre avaricioso.

En el tercer canecillo -que se encuentra en el
abside exterior pequefio de la epistola-
observamos la cabeza de un lobo con una
serpiente enroscada alrededor de su cuello.

Si miramos su cara detenidamente, parece que estamos ante un perro.
Pero el hecho de que tenga pelo mas largo en la parte superior del craneo, lo
identifica con un lobo.

La serpiente es el simbolo del pecado, del mal y del demonio, lo que
nos da a entender que el lobo, como alegoria de la avaricia, es un pecado que
proviene de Satan y que conviene controlar y erradicar en la vida de todo buen
cristiano.

10.8.7.- EL PECADO DE ENVIDIA

El pecado de envidia es el deseo de conseguir y acaparar lo que otros tienen y
a uno le hace falta: fisico, mental, emocional, sentimental o de cualquier otra
indole. Los envidiosos se alegran del mal del enemigo y de aquellos a los que
tienen mania o envidia. Festejan la desgracia de los demés como un triunfo
propio, llegando a provocarla de palabra o de su propia mano.

67



La envidia cambia el caricter de las
personas envenenando su alma y
haciéndola esclava gratuitamente de los
que tienen envida o celos. La envidia
nos viene de la gloria del otro y aminora
la que para uno mismo desea. Los
envidiosos sufren por aquellos que
tienen cerca y con quienes se esfuerzan
por igualarse o aventajarles.

Tanto en el romanico como ahora, la
envidia es propia de la naturaleza
humana. Los seres humanos nos
alegramos del mal de los demas porque
queremos ser como ellos o por pura
mania. En la Edad Media, el animal que
representa este pecado es el perro.

La iconografia del perro en el romanico
simboliza el pecado de envidia?'. Este
canecillo del abside central nos muestra
a un perro, perfectamente identificado
por la forma de su hocico y rostro,
descartando que sea un lobo.

En la Edad Media se creia que el perro, a pesar de su sociabilidad y
familiaridad, era desconfiado con quien no conocia, es decir, cambiaba su
caracter con todo lo que le amenazaba y acechaba, de ahi que ladre y arremeta
para morder ante los desconocidos. Por esta actitud se le asoci6 con la envidia.

2L IBIDEM, p. 25.
68



10.9.- CANECILLOS CON VEGETACION POSITIVA
10.9.1.- HOJAS DE ACANTO QUE SIMBOLIZAN A DIOS

10.9.1.1.- Introduccion

Las hojas de acanto estan vinculadas a la vegetacion positiva
relacionada con Dios, como ya hemos visto en otro anterior capitulo??. En el
romanico se utiliz para simbolizar el sufrimiento humano tanto fisico como
espiritual que supone la lejania y el rechazo de Dios. También representa la
inmortalidad del alma humana y la regeneracion o cambio personal que nace
de la experiencia, piedad, religiosidad popular y fe en Dios.

En el interior de la catedral hay dos tipos de hojas de acanto: las lisas y
las nerviadas con bordes dentados. En los canecillos exteriores solo
encontramos un Unico foliolo liso con un nervio en el centro y el extremo
doblado de forma céncava o roleo. Veamos los resultados:

10.9.1.2.- Canecillos exteriores de la nave lateral de la epistola: muro Sur

1.- Canecillo de la nave lateral 2.- Canecillo de la nave central

22 \VEASE EL CAPITULO: (5.9.1.- LAS HOJAS DE ACANTO EN EL ROMANICO).

69



10.9.1.3.- Canecillos exteriores de la nave central: muro Sur

3.- Canecillo de la nave central 4.- Canecillo de la nave central, muro sur

5.- Canecillo de la nave central, muro sur  6.- Canecillo de la nave central, muro sur
70



7.- Canecillo nave central, muro sur 8.- Canecillo nave central, muro sur

9.- Canecillo nave central, muro sur

71



10.9.1.4.- Significado de los canecillos

Estos canecillos ensefian el valor pedagdégico del sufrimiento humano.
Los miedos y problemas de la vida cotidiana fabrican pensamientos negativos
gue generan sufrimiento interior. S6lo un corazén grande y puro ensefia a tener
pensamientos realistas y no alimentar juicios y prejuicios negativos que lo
Unico que hacen es atormentar la conciencia y el corazon.

La paz interior que ayuda a generar pensamientos positivos solo puede
venir si hay amor en el corazon. Ese amor se consigue teniendo amistad y
experiencia de Dios. La fe en Dios ayuda a regenerar y cambiar el horizonte
humano, su proyecto de vida de una manera radical. Las hojas de acanto tenian
una pedagogia humana y psicolégica positiva hacia el ser humano.

10.10.- CANECILLOS CON VEGETACION NEGATIVA QUE
SIMBOLIZA EL MAL

10.9.1.- LAS ENREDADERAS: SIMBOLO DE LA ATADURA DEL
PECADO

10.10.1.1.- Introduccion

En capitulos anteriores hemos tenido la oportunidad de conocer el
simbolismo negativo de las enredaderas vegetales entrelazadas®. Negativo
porque no solo representan las ataduras del pecado, sino también el camino
como lucha interior de los seres humanos.

Para alcanzar esta paz interior las personas del romanico tenian que
optar por Dios (sumo bien), asi como el amor y el perddn como maxima
exponente de la vida cristiana. Veamos algunos ejemplos:

23 \VEASE EL CAPITULO: (5.3.1.- EL SIMBOLISMO DE LAS ENREDADERAS).

72



10.10.1.2.- Canecillo exterior del &bside lateral del lado de la epistola

1.- Canecillo exterior abside lateral

10.10.1.3.- Canecillos exteriores del abside central

2.- Canecillo exterior abside central 3.- Canecillo exterior abside central

73



4.- Canecillo exterior abside central 5.- Canecillo exterior abside central

6.- Canecillo exterior dbside central 7.- Canecillo exterior abside central

74



10.10.1.4.- Descripcion y significado

Los seis primeros canecillos estan decorados con enredaderas
entrelazadas de cuatro filamentos cada una. Los tallos simulan un laberinto
donde se entremezcla los brotes vegetales. El septimo canecillo, aunque tiene
la misma estructura decorativa, se distingue del resto porque no tiene
filamentos, sino unas pequefias hojas superpuestas en el centro del tallo.

A igual que las enredaderas de los capiteles interiores, estos canecillos
ensefian a los peregrinos y viandantes la lucha interior que toda persona debe
entablar para elegir el camino del bien o del mal. EI mal impide caminar hacia
Dios y el bien.

La catequesis es muy sencilla; para romper las enredaderas que
esclavizan a los seres humanos y les impiden ir hacia Dios, deben perdonar.
Las cadenas se rompen con la fuerza del amor y el perdon. El perdén rompe
las tensiones, los cismas, las dificultades, las discusiones, los conflictos y
liberan de lo malo. Por consiguiente, estas enredaderas simbolizan:

A.- La lucha entre el bien y el mal que se enfrenta el interior del ser humano.

B.- El perdén como Unico camino para romper las ataduras del mal y liberar el
corazdn de la esclavitud del pecado. Con ello, se alcanza la libertad personal y
espiritual que proporciona el amor y el bien. La misericordia y clemencia de
Dios son el ejemplo a imitar para alcanzar este objetivo.

10.11.- CANECILLOS QUE SIMBOLIZAN LA LUCHA ENTRE EL
BIENY EL MAL

10.11.1.- INTRODUCCION

En el exterior del abside central de la catedral de Jaca se pueden
contemplar tres canecillos que alternan varios elementos simbdlicos que
expresan la lucha personal y existencial entre el bien (Dios) y el mal (el
demonio), una constante catequética en el roméanico jaqués, como ya hemos
visto con anterioridad?.

24 \VEASE EL CAPITULO: (4.2.- CAPITELES CON SIMBOLOGIA ANIMAL: LUCHA
ENTRE EL BIEN Y EL MAL).

75



2.- Canecillo del abside central 3.- Canecillo del abside central

76



10.11.2.- DESCRIPCION Y SIGNIFICADO

En este primer canecillo se aprecia la cara y patas delanteras (la de la
derecha esta deteriorada) de un lobo que muestra una bola-fruto en su boca.
Aqui el lobo representa, no sélo los pecados de gula y avaricia, sino incluso el
pecado en todas sus formas. La bola simboliza la piedad y fe en Dios. Ambos
intentan recordar a las gentes del romanico la condicion pecadora del ser
humano y la necesidad de creer en Dios para superar sus dificultades y
consecuencias.

En el segundo canecillo representa a una especie de monstruo
diabdlico con grandes ojos y boca. Debajo estad dibujado un caliz que hace
mencion a la eucaristia. Encima una marca de cantero, la firma del escultor
que la realizd. Los creyentes eran conscientes de que se trataba de la lucha
entre el bien y el mal. La eucaristia con la comunion era el sacramento que
llevaba al bien. EI monstruo representa al diablo que intenta alejar a las
personas de la presencia de Dios en el pan y el vino eucaristico e inclinar el
alma humana hacia el mal.

El tercer canecillo conjuga un rollo o pliegue con una enredadera
entrecruzada. El rollo simboliza el bien y la verdad que se recoge y aprende en
la Palabra de Dios. Las enredaderas representan la esclavitud interior que
origina el pecado y que impide ir hacia Dios. Ambos elementos pretenden
ensefiar no solo la dualidad entre el bien y el mal existente en el interior de las
personas, sino incluso la regeneracion interior que invita a cambiar el bien por
el mal.

El cuarto canecillo alterna una bola-fruto con una enredadera
entrecruzada. Ambos simbolos representan la lucha entre el bien (la bola) y el
mal (la enredadera).

El roménico pretendia que los cristianos renunciaran al demonio para
liberarlas de su influencia. El objetivo era que la persona cambiara hacia el
bien para vencer el mal, los vicios y todo tipo de pecados, incluso los capitales.

77



10.11.3.- EL ANGEL DE DIOS LUCHANDO CONTRA EL MAL

En el abside central encontramos el Unico
canecillo que representa un personaje de
cuerpo entero. Se trata de un angel,
posiblemente el &ngel del Sefior -estudiado
en anteriores capitulos®- y al cual remito
para ampliar informacién.

En la escena se puede apreciar a un angel
vestido con sus alas, que se sujeta con las
dos manos a un soporte para no caerse en
lo que parecen las llamas del infierno que
estin debajo. Su mirada la dirige
precisamente a ese lugar, como si se
resistiera a bajar con todas sus fuerzas.

La imagen evoca la lucha entre el bien
(representado en el angel de Dios que se
aferra al cielo) y el mal (representado en
las llamas del infierno o reino del mal que
estd bajo sus pies). Hasta los angeles son
tentados y perseguidos por el demonio.
Nadie escapa de la influencia del maligno.
La catequesis es muy sencilla:

A.- Si los seres sobrenaturales que colaboran con Dios son tentados a pecar e ir
al abismo, con mas motivo las personas también lo somos porque estamos
indefensos ante su influencia y dominio.

B.- Tenemos la suerte de evitarlo si nos agarramos con fuerza a Dios que esta
en lo alto. Si los angeles pueden, nosotros también. Es un llamamiento a
permanecer unidos a Dios y seguir la senda del bien que nos orienta.

10.11.4.- CANECILLOS DE PERSONAS PECADORAS

En los canecillos exteriores que rodean la catedral de Jaca no solo se
representan los pecados, sino también el sufrimiento de los pecadores.
Interesantes son las caras de estos pecadores que estan entre el alero del
templo y el muro. El alero superior del templo simboliza a la Iglesia como

25 \VEASE EL CAPITULO: (8.3.- LOS CAPITELES DE JACA CON EL ANGEL DE DIOS).
78



garante del bien. EI muro y los canecillos -que estan debajo- representan el
mal porque sufren el peso y la presion del techo. Esta iconologia muestra dos
ideas fundamentales:

A.- El bien prevalece sobre el mal.

B.- La falsedad del pecado y sus diferentes caras.

1.- Canecillo del &bside central 2.- Canecillos alero fachada principal

79



3.- Canecillo de la nave lateral de la epistola 4.- Canecillo alero fachada principal

En el primer canecillo encontramos a un personaje
sentado y de cuerpo entero. Aunque sonrie, sin
embargo esta siendo torturado por su condicion
pecadora. Estamos ante un instrumento de tortura
que consiste en sujetar el cuello con un grillete
unido a una barra de hierro o cadena anillada al
suelo para que el reo no se mueva. Los pecadores
no sélo estan esclavizados espiritualmente por sus
propios pecados, sino que este sera su destino
futuro cuando vayan al infierno.

Los tres siguientes representan —con desigual
estado de conservacion- caras de pecadores.
Contrariamente a lo que se pueda pensar, estos
rostros no muestran rasgos de dolor o sufrimiento,
sino més bien la soledad, oscuridad, tristeza y el
abandono que padecen por la ausencia, la
bendicion y proteccién de Dios. Una catequesis
que ilustra las consecuencias vitales, espirituales y
escatologicas de la condicion pecadora.

80




En el quinto y ultimo canecillo situado en la nave central del muro sur
se divisa la cara de un pecador que mira al suelo por vergiienza de sus malas
obras y pecados.

10.12.- CANECILLO QUE REPRESENTA LA SANTIDAD

En el abside central de la catedral
se puede apreciar un canecillo que
muestra la cara de un varén de
pelo corto y una larga barba. Su
rostro y las caracteristicas del
canecillo la hacen distinta a las que
acabamos de ver.

Este canecillo del abside central
muestra el rostro de una persona
barbuda pero con un semblante
mas humano y sonriente. No se
trata de un pecador, sino de un
personaje espiritual relacionado
con el bien.

Hay un detalle que lo corrobora. El
hecho de que en la base del
canecillo haya decoracion de rollos
0 pliegues (asociados a Dios y el
bien) nos confirma que se puede
tratar de un peregrino del camino
de Santiago, de un ermitafio, un sabio santero que vive junto a una ermita o
simplemente un santo.

La imagen anima a los cristianos a que, pese a las apariencias, lo
importante es reflejarse en estas personas santas y de fe que intentan ser cada
dia mejores personas y tener una conducta intachable. Si ellos son un ejemplo
—por eso estan representados en este canecillo- también nosotros podemos ser
también un ejemplo para los demés y la misma sociedad.

81



10.13.- CANECILLOS CON LA CRUZ PATRIARCAL
10.12.1.- INTRODUCCION

En los primeros capitulos tuvimos la oportunidad de conocer un
detalle de gran importancia histérica: el primer monarca aragonés que aparece
con corona real en los dineros jagueses (moneda de Aragon) fue Pedro Il
(1196-1213). En el afio 1204 fue solemnemente coronado en el Vaticano por el
papa Inocencio Il (1198-1216). Esto le dio derecho a acufiar moneda por
primera vez con la laureola real®. Tanto él como sus sucesores ademas de
llevar el baston real, portaran la corona sobre la cabeza, atributo que también
plasmaran en su numismatica.

Pero este acontecimiento histérico marcd un antes y un después en la
acufiacion de la moneda aragonesa. El sucesor de Pedro Il, su hijo Jaime |
(1213-1276), sera el primero que acufie la cruz patriarcal del Sumo Pontifice
romano en los dineros de vellén del reino, costumbre que seguiran sus
descendientes regios. Pedro Il fue el primero en utilizarla como emblema en
agradecimiento por su coronacion en el vaticano. Su hijo Jaime Il la vinculara
a la casa real, de ahi que cambie la acufiacion del tradicional arbol en el
reverso de las monedas (vinculado a la casa de Aragon), por la cruz patriarcal.

En la catedral de Jaca existen dos canecillos con la cruz patriarcal en el
alero del arco de medio punto de la fachada principal de la Lonja Mayor de la
catedral. Al contrario que el resto de canecillos exteriores que jalonan el
templo (siglos XI-XII), los de la fachada son del siglo XIIlI, centuria en la que
se construyo la torre-campanario sobre la Lonja. En esta fase se pusieron estos
nuevos soportes, alguno de ellos copiados de los anteriores. La tipologia de la
piedra (distinta al resto de canecillos) y la labra tosca de sus figuras confirman
su datacion posterior.

En resumen, los dos canecillos con la cruz patriarcal de la fachada de
la Lonja Mayor fueron labrados y puestos en el siglo XIlII, en el reinado de
Jaime |, el rey que utiliz6 como emblema numismatico y real esta cruz. Seria
precipitado decir que fueron puestas alli porque era el escudo de Jaca. De
cualquier manera, en la segunda mitad de esa centuria?’, Jaca ya utilizaba
también este simbolo heraldico, tal vez influido por el nuevo emblema real. Es
muy probable que los dos (el real y local) coincidieran en el tiempo para datar
y fijar la obra de ampliacion.

% \VEASE EL CAPITULO: (2.1.4.- SANCHO RAMIREZ EN LA CATEDRAL DE JACA).
27 La primera referencia de la cruz patriarcal como emblema de Jaca lo encontramos en el sello
una carta que el concejo envid a la ciudad de Teruel en 1260.

82



10.13.2.- DESCRIPCION Y SIGNIFICADO

1.- Canecillo del alero de la fachada principal

2.- Lateral del canecillo del alero la fachada principal

El primer canecillo muestra la cruz patriarcal en bajo relieve con un
escudo nobiliario debajo. Se trata del blasén de un rico noble de Jaca o
comarca del siglo XIII que, como era costumbre, dejaba su sello familiar por

83



financiar parte de las obras del nuevo campanario. También quiso labrar la
cruz patriarcal por dos motivos: demostrar su fidelidad a la corona aragonesa
(concretamente al rey Jaime 1) y datar su participacion y existencia.

El segundo canecillo esta ubicado también en el alero de la fachada
principal, en el lateral del dltimo méas préximo a la plaza. Aunque pasa
desapercibido, su gran tamafio la hace visible sélo desde la calle del Obispo.
Es la firma real que data las obras y confirma parte de la financiacion de las
obras de la torre.

Nos hallamos ante las dos representaciones mas antiguas de la cruz
patriarcal de Jaca, llamada popularmente de Lorena. Es probable que el
concejo adoptara estas dos imagenes para su escudo y sello.

10.14.- CANECILLOS MERAMENTE DECORATICOS
10.14.1.- INTRODUCCION

Hay una serie de canecillos de dificil identificacion, por lo que las
consideramos meramente decorativas. Aunque es practicamente imposible
descifrar su significado y simbolismo, seguro que el taller del maestro de Jaca
debio6 disefiarlas con alguna intencionalidad que hoy por hoy desconocemos.
Veamos los resultados:

10.14.1.1.- Canecillos de la fachada principal: entrada a la Lonja Mayor

1.- Canecillo entrada Lonja Mayor 2.- Canecillo entrada Lonja Mayor
84



10.14.1.2.- Canecillos exteriores de la nave lateral de la epistola: muro Sur

3.- Canecillo de la nave lateral de la epistola

10.14.1.3.- Canecillos exteriores de la nave central: muro Sur

4.- Canecillo de la nave central: muro Sur  5.- Canecillo de la nave central: muro Sur

85



86



